
CARTA ENCÍCLICA 

ECCLESIA DE EUCHARISTIA 

DO SUMO PONTÍFICE 
JOÃO PAULO II 

AOS BISPOS 
AOS PRESBÍTEROS E DIÁCONOS 

ÀS PESSOAS CONSAGRADAS 
E A TODOS OS FIÉIS LEIGOS 

SOBRE A EUCARISTIA 
NA SUA RELAÇÃO COM A IGREJA 

  
    
INTRODUÇÃO 
1. A Igreja vive da Eucaristia. Esta verdade não exprime apenas uma experiência diária de fé, 
mas contém em síntese o próprio núcleo do mistério da Igreja. É com alegria que ela 
experimenta, de diversas maneiras, a realização incessante desta promessa: « Eu estarei 
sempre convosco, até ao fim do mundo » (Mt 28, 20); mas, na sagrada Eucaristia, pela 
conversão do pão e do vinho no corpo e no sangue do Senhor, goza desta presença com uma 
intensidade sem par. Desde o Pentecostes, quando a Igreja, povo da nova aliança, iniciou a 
sua peregrinação para a pátria celeste, este sacramento divino foi ritmando os seus dias, 
enchendo-os de consoladora esperança. 
O Concílio Vaticano II justamente afirmou que o sacrifício eucarístico é « fonte e centro de 
toda a vida cristã ».(1)Com efeito, « na santíssima Eucaristia, está contido todo o tesouro 
espiritual da Igreja, isto é, o próprio Cristo, a nossa Páscoa e o pão vivo que dá aos homens a 
vida mediante a sua carne vivificada e vivificadora pelo Espírito Santo ».(2) Por isso, o olhar 
da Igreja volta-se continuamente para o seu Senhor, presente no sacramento do Altar, onde 
descobre a plena manifestação do seu imenso amor. 
2. Durante o Grande Jubileu do ano 2000, pude celebrar a Eucaristia no Cenáculo de 
Jerusalém, onde, segundo a tradição, o próprio Cristo a realizou pela primeira vez. O 
Cenáculo é o lugar da instituição deste santíssimo sacramento. Foi lá que Jesus tomou nas 
suas mãos o pão, partiu-o e deu-o aos seus discípulos, dizendo: « Tomai, todos, e comei: Isto 
é o meu Corpo que será entregue por vós » (cf. Mt 26, 26; Lc 22, 19; 1 Cor 11, 24). Depois, 
tomou nas suas mãos o cálice com vinho e disse-lhes: « Tomai, todos, e bebei: Este é o cálice 
do meu Sangue, o Sangue da nova e eterna aliança, que será derramado por vós e por todos 
para remissão dos pecados » (cf. Mc 14, 24; Lc 22, 20; 1 Cor 11, 25). Dou graças ao Senhor 
Jesus por me ter permitido repetir no mesmo lugar, obedecendo ao seu mandato: « Fazei isto 
em memória de Mim » (Lc 22, 19), as palavras por Ele pronunciadas há dois mil anos. 
Teriam os Apóstolos, que tomaram parte na Última Ceia, entendido o significado das palavras 
saídas dos lábios de Cristo? Talvez não. Aquelas palavras seriam esclarecidas plenamente só 
no fim do Triduum Sacrum, ou seja, aquele período de tempo que vai da tarde de Quinta-feira 
Santa até à manhã do Domingo de Páscoa. Nestes dias, está contido o mysterium paschale; 
neles está incluído também o mysterium eucharisticum.  
3. Do mistério pascal nasce a Igreja. Por isso mesmo a Eucaristia, que é o sacramento por 
excelência do mistério pascal, está colocada no centro da vida eclesial. Isto é visível desde as 
primeiras imagens da Igreja que nos dão os Actos do Apóstolos: « Eram assíduos ao ensino 
dos Apóstolos, à união fraterna, à fracção do pão, e às orações » (2, 42). Na « fracção do 
pão », é evocada a Eucaristia. Dois mil anos depois, continuamos a realizar aquela imagem 
primordial da Igreja. E, ao fazê-lo na celebração eucarística, os olhos da alma voltam-se para 
o Tríduo Pascal: para o que se realizou na noite de Quinta-feira Santa, durante a Última Ceia, 



e nas horas sucessivas. De facto, a instituição da Eucaristia antecipava, sacramentalmente, 
os acontecimentos que teriam lugar pouco depois, a começar da agonia no Getsémani. 
Revemos Jesus que sai do Cenáculo, desce com os discípulos, atravessa a torrente do 
Cedron e chega ao Horto das Oliveiras. Existem ainda hoje naquele lugar algumas oliveiras 
muito antigas; talvez tenham sido testemunhas do que aconteceu junto delas naquela noite, 
quando Cristo, em oração, sentiu uma angústia mortal « e o seu suor tornou-se-Lhe como 
grossas gotas de sangue, que caíam na terra » (Lc 22, 44). O sangue que, pouco antes, tinha 
entregue à Igreja como vinho de salvação no sacramento eucarístico, começava a ser 
derramado; a sua efusão completar-se-ia depois no Gólgota, tornando-se o instrumento da 
nossa redenção: « Cristo, vindo como Sumo Sacerdote dos bens futuros [...] entrou uma só 
vez no Santo dos Santos, não com o sangue dos carneiros ou dos bezerros, mas com o seu 
próprio sangue, tendo obtido uma redenção eterna » (Heb 9, 11-12). 
4. A hora da nossa redenção. Embora profundamente turvado, Jesus não foge ao ver chegar 
a sua « hora »: « E que direi Eu? Pai, salva-Me desta hora? Mas por causa disto é que 
cheguei a esta hora! » (Jo 12, 27). Quer que os discípulos Lhe façam companhia, mas deve 
experimentar a solidão e o abandono: « Nem sequer pudestes vigiar uma hora Comigo. Vigiai 
e orai para não cairdes em tentação » (Mt 26, 40-41). Aos pés da cruz, estará apenas João ao 
lado de Maria e das piedosas mulheres. A agonia no Getsémani foi o prelúdio da agonia na 
cruz de Sexta-feira Santa. A hora santa, a hora da redenção do mundo. Quando se celebra a 
Eucaristia na basílica do Santo Sepulcro, em Jerusalém, volta-se de modo quase palpável à 
« hora » de Jesus, a hora da cruz e da glorificação. Até àquele lugar e àquela hora se deixa 
transportar em espírito cada presbítero ao celebrar a Santa Missa, juntamente com a 
comunidade cristã que nela participa. 
« Foi crucificado, morto e sepultado; desceu à mansão dos mortos; ressuscitou ao terceiro 
dia ». Estes artigos da profissão de fé ecoam nas seguintes palavras de contemplação e 
proclamação: Ecce lignum crucis in quo salus mundi pependit. Venite adoremus - « Eis o 
madeiro da Cruz, no qual esteve suspenso o Salvador do mundo. Vinde adoremos! » É o 
convite que a Igreja faz a todos na tarde de Sexta-feira Santa. E, quando voltar novamente a 
cantar já no tempo pascal, será para proclamar: Surrexit Dominus de sepulcro qui pro nobis 
pependit in ligno. Alleluia - « Ressuscitou do sepulcro o Senhor que por nós esteve suspenso 
no madeiro. Aleluia ». 
5. Mysterium fidei! - « Mistério da fé ». Quando o sacerdote pronuncia ou canta estas 
palavras, os presentes aclamam: « Anunciamos, Senhor, a vossa morte, proclamamos a 
vossa ressurreição. Vinde, Senhor Jesus! ». 
Com estas palavras ou outras semelhantes, a Igreja, ao mesmo tempo que apresenta Cristo 
no mistério da sua Paixão, revela também o seu próprio mistério: Ecclesia de Eucharistia. Se 
é com o dom do Espírito Santo, no Pentecostes, que a Igreja nasce e se encaminha pelas 
estradas do mundo, um momento decisivo da sua formação foi certamente a instituição da 
Eucaristia no Cenáculo. O seu fundamento e a sua fonte é todo o Triduum Paschale, mas este 
está de certo modo guardado, antecipado e « concentrado » para sempre no dom eucarístico. 
Neste, Jesus Cristo entregava à Igreja a actualização perene do mistério pascal. Com ele, 
instituía uma misteriosa « contemporaneidade » entre aquele Triduum e o arco inteiro dos 
séculos. 
Este pensamento suscita em nós sentimentos de grande e reconhecido enlevo. Há, no evento 
pascal e na Eucaristia que o actualiza ao longo dos séculos, uma « capacidade » realmente 
imensa, na qual está contida a história inteira, enquanto destinatária da graça da redenção. 
Este enlevo deve invadir sempre a assembleia eclesial reunida para a celebração eucarística; 
mas, de maneira especial, deve inundar o ministro da Eucaristia, o qual, pela faculdade 
recebida na Ordenação sacerdotal, realiza a consagração; é ele, com o poder que lhe vem de 



Cristo, do Cenáculo, que pronuncia: « Isto é o meu Corpo que será entregue por vós »; « este 
é o cálice do meu Sangue, [...] que será derramado por vós ». O sacerdote pronuncia estas 
palavras ou, antes, coloca a sua boca e a sua voz à disposição d'Aquele que as pronunciou 
no Cenáculo e quis que fossem repetidas de geração em geração por todos aqueles que, na 
Igreja, participam ministerialmente do seu sacerdócio. 
6. É este « enlevo » eucarístico que desejo despertar com esta carta encíclica, que dá 
continuidade à herança jubilar que quis entregar à Igreja com a carta apostólica Novo 
millennio ineunte e o seu coroamento mariano – a carta apostólica Rosarium Virginis Mariæ. 
Contemplar o rosto de Cristo e contemplá-lo com Maria é o « programa » que propus à Igreja 
na aurora do terceiro milénio, convidando-a a fazer-se ao largo no mar da história lançando-se 
com entusiasmo na nova evangelização. Contemplar Cristo implica saber reconhecê-Lo onde 
quer que Ele Se manifeste, com as suas diversas presenças mas sobretudo no sacramento 
vivo do seu corpo e do seu sangue. A Igreja vive de Jesus eucarístico, por Ele é nutrida, por 
Ele é iluminada. A Eucaristia é mistério de fé e, ao mesmo tempo, « mistério de 
luz ».(3)Sempre que a Igreja a celebra, os fiéis podem de certo modo reviver a experiência 
dos dois discípulos de Emaús: « Abriram-se-lhes os olhos e reconheceram-No » (Lc 24, 31).  
7. Desde quando iniciei o ministério de Sucessor de Pedro, sempre quis contemplar a Quinta-
feira Santa, dia da Eucaristia e do Sacerdócio, com um sinal de particular atenção enviando 
uma carta a todos os sacerdotes do mundo. Neste vigésimo quinto ano do meu Pontificado, 
desejo envolver mais plenamente a Igreja inteira nesta reflexão eucarística para agradecer ao 
Senhor especialmente pelo dom da Eucaristia e do sacerdócio: « Dom e mistério ».(4) Se, ao 
proclamar o Ano do Rosário, quis pôr este meu vigésimo quinto ano sob o signo da 
contemplação de Cristo na escola de Maria, não posso deixar passar esta Quinta-feira Santa 
de 2003 sem me deter diante do « rosto eucarístico » de Jesus, propondo à Igreja, com 
renovado ardor, a centralidade da Eucaristia. Dela vive a Igreja; nutre-se deste « pão vivo ». 
Por isso senti a necessidade de exortar a todos a experimentá-lo sempre de novo. 
8. Quando penso na Eucaristia e olho para a minha vida de sacerdote, de Bispo, de Sucessor 
de Pedro, espontaneamente ponho-me a recordar tantos momentos e lugares onde tive a dita 
de celebrá-la. Recordo a igreja paroquial de Niegowić, onde desempenhei o meu primeiro 
encargo pastoral, a colegiada de S. Floriano em Cracóvia, a catedral do Wawel, a basílica de 
S. Pedro e tantas basílicas e igrejas de Roma e do mundo inteiro. Pude celebrar a Santa 
Missa em capelas situadas em caminhos de montanha, nas margens dos lagos, à beira do 
mar; celebrei-a em altares construídos nos estádios, nas praças das cidades... Este cenário 
tão variado das minhas celebrações eucarísticas faz-me experimentar intensamente o seu 
carácter universal e, por assim dizer, cósmico. Sim, cósmico! Porque mesmo quando tem 
lugar no pequeno altar duma igreja da aldeia, a Eucaristia é sempre celebrada, de certo modo, 
sobre o altar do mundo. Une o céu e a terra. Abraça e impregna toda a criação. O Filho de 
Deus fez-Se homem para, num supremo acto de louvor, devolver toda a criação Àquele que a 
fez surgir do nada. Assim, Ele, o sumo e eterno Sacerdote, entrando com o sangue da sua 
cruz no santuário eterno, devolve ao Criador e Pai toda a criação redimida. Fá-lo através do 
ministério sacerdotal da Igreja, para glória da Santíssima Trindade. Verdadeiramente este é o 
mysterium fidei que se realiza na Eucaristia: o mundo saído das mãos de Deus criador volta a 
Ele redimido por Cristo. 
9. A Eucaristia, presença salvífica de Jesus na comunidade dos fiéis e seu alimento espiritual, 
é o que de mais precioso pode ter a Igreja no seu caminho ao longo da história. Assim se 
explica a cuidadosa atenção que ela sempre reservou ao mistério eucarístico, uma atenção 
que sobressai com autoridade no magistério dos Concílios e dos Sumos Pontífices. Como não 
admirar as exposições doutrinais dos decretos sobre a Santíssima Eucaristia e sobre o Santo 
Sacrifício da Missa promulgados pelo Concílio de Trento? Aquelas páginas guiaram a teologia 



e a catequese nos séculos sucessivos, permanecendo ainda como ponto de referência 
dogmático para a incessante renovação e crescimento do povo de Deus na sua fé e amor à 
Eucaristia. Em tempos mais recentes, há que mencionar três encíclicas: a encíclica Miræ 
caritatis de Leão XIII (28 de Maio de 1902),(5) a encíclica Mediator Dei de Pio XII (20 de 
Novembro de 1947) (6) e a encíclica Mysterium fidei de Paulo VI (3 de Setembro de 1965).(7) 
O Concílio Vaticano II, embora não tenha publicado qualquer documento específico sobre o 
mistério eucarístico, todavia ilustra os seus vários aspectos no conjunto dos documentos, 
especialmente na constituição dogmática sobre a Igreja Lumen gentium e na constituição 
sobre a sagrada Liturgia Sacrosanctum concilium. 
Eu mesmo, nos primeiros anos do meu ministério apostólico na Cátedra de Pedro, tive 
oportunidade de tratar alguns aspectos do mistério eucarístico e da sua incidência na vida 
daquele que é o seu ministro, com a carta apostólica Dominicæ Cenæ (24 de Fevereiro de 
1980).(8) Hoje retomo o fio daquele discurso com o coração transbordante de emoção e 
gratidão, dando eco às palavras do Salmista: « Que darei eu ao Senhor por todos os seus 
benefícios? Elevarei o cálice da salvação invocando o nome do Senhor » (Sal 116/115, 12-
13). 
10. A este esforço de anúncio por parte do Magistério correspondeu um crescimento interior 
da comunidade cristã. Não há dúvida que a reforma litúrgica do Concílio trouxe grandes 
vantagens para uma participação mais consciente, activa e frutuosa dos fiéis no santo 
sacrifício do altar. Mais ainda, em muitos lugares, é dedicado amplo espaço à adoração do 
Santíssimo Sacramento, tornando-se fonte inesgotável de santidade. A devota participação 
dos fiéis na procissão eucarística da solenidade do Corpo e Sangue de Cristo é uma graça do 
Senhor que anualmente enche de alegria quantos nela participam. E mais sinais positivos de 
fé e de amor eucarísticos se poderiam mencionar.  
A par destas luzes, não faltam sombras, infelizmente.De facto, há lugares onde se verifica um 
abandono quase completo do culto de adoração eucarística. Num contexto eclesial ou outro, 
existem abusos que contribuem para obscurecer a recta fé e a doutrina católica acerca deste 
admirável sacramento. Às vezes transparece uma compreensão muito redutiva do mistério 
eucarístico. Despojado do seu valor sacrificial, é vivido como se em nada ultrapassasse o 
sentido e o valor de um encontro fraterno ao redor da mesa. Além disso, a necessidade do 
sacerdócio ministerial, que assenta na sucessão apostólica, fica às vezes obscurecida, e a 
sacramentalidade da Eucaristia é reduzida à simples eficácia do anúncio. Aparecem depois, 
aqui e além, iniciativas ecuménicas que, embora bem intencionadas, levam a práticas na 
Eucaristia contrárias à disciplina que serve à Igreja para exprimir a sua fé. Como não 
manifestar profunda mágoa por tudo isto? A Eucaristia é um dom demasiado grande para 
suportar ambiguidades e reduções. 
Espero que esta minha carta encíclica possa contribuir eficazmente para dissipar as sombras 
de doutrinas e práticas não aceitáveis, a fim de que a Eucaristia continue a resplandecer em 
todo o fulgor do seu mistério. 
  
CAPÍTULO I 
MISTÉRIO DA FÉ 
11. « O Senhor Jesus, na noite em que foi entregue » (1 Cor 11, 23), instituiu o sacrifício 
eucarístico do seu corpo e sangue. As palavras do apóstolo Paulo recordam-nos as 
circunstâncias dramáticas em que nasceu a Eucaristia.Esta tem indelevelmente inscrito nela o 
evento da paixão e morte do Senhor. Não é só a sua evocação, mas presença sacramental. É 
o sacrifício da cruz que se perpetua através dos séculos.(9) Esta verdade está claramente 
expressa nas palavras com que o povo, no rito latino, responde à proclamação « mistério da 
fé » feita pelo sacerdote: « Anunciamos, Senhor, a vossa morte ». 



A Igreja recebeu a Eucaristia de Cristo seu Senhor, não como um dom, embora precioso, 
entre muitos outros, mas como o dom por excelência, porque dom d'Ele mesmo, da sua 
Pessoa na humanidade sagrada, e também da sua obra de salvação. Esta não fica 
circunscrita no passado, pois « tudo o que Cristo é, tudo o que fez e sofreu por todos os 
homens, participa da eternidade divina, e assim transcende todos os tempos e em todos se 
torna presente ».(10) 
Quando a Igreja celebra a Eucaristia, memorial da morte e ressurreição do seu Senhor, este 
acontecimento central de salvação torna-se realmente presente e « realiza-se também a obra 
da nossa redenção ».(11) Este sacrifício é tão decisivo para a salvação do género humano 
que Jesus Cristo realizou-o e só voltou ao Pai depois de nos ter deixado o meio para dele 
participarmos como se tivéssemos estado presentes. Assim cada fiel pode tomar parte nela, 
alimentando-se dos seus frutos inexauríveis. Esta é a fé que as gerações cristãs viveram ao 
longo dos séculos, e que o magistério da Igreja tem continuamente reafirmado com jubilosa 
gratidão por dom tão inestimável.(12) É esta verdade que desejo recordar mais uma vez, 
colocando-me convosco, meus queridos irmãos e irmãs, em adoração diante deste Mistério: 
mistério grande, mistério de misericórdia. Que mais poderia Jesus ter feito por 
nós?Verdadeiramente, na Eucaristia demonstra-nos um amor levado até ao « extremo » (cf. 
Jo 13, 1), um amor sem medida. 
12. Este aspecto de caridade universal do sacramento eucarístico está fundado nas próprias 
palavras do Salvador. Ao instituí-lo, não Se limitou a dizer « isto é o meu corpo », « isto é o 
meu sangue », mas acrescenta: « entregue por vós (...) derramado por vós » (Lc 22, 19-20). 
Não se limitou a afirmar que o que lhes dava a comer e a beber era o seu corpo e o seu 
sangue, mas exprimiu também o seu valor sacrificial, tornando sacramentalmente presente o 
seu sacrifício, que algumas horas depois realizaria na cruz pela salvação de todos. « A Missa 
é, ao mesmo tempo e inseparavelmente, o memorial sacrificial em que se perpetua o sacrifício 
da cruz e o banquete sagrado da comunhão do corpo e sangue do Senhor ».(13) 
A Igreja vive continuamente do sacrifício redentor, e tem acesso a ele não só através duma 
lembrança cheia de fé, mas também com um contacto actual, porque este sacrifício volta a 
estar presente, perpetuando-se, sacramentalmente, em cada comunidade que o oferece pela 
mão do ministro consagrado. Deste modo, a Eucaristia aplica aos homens de hoje a 
reconciliação obtida de uma vez para sempre por Cristo para humanidade de todos os 
tempos. Com efeito, « o sacrifício de Cristo e o sacrifício da Eucaristia são um único 
sacrifício ».(14) Já o afirmava em palavras expressivas S. João Crisóstomo: « Nós 
oferecemos sempre o mesmo Cordeiro, e não um hoje e amanhã outro, mas sempre o 
mesmo. Por este motivo, o sacrifício é sempre um só. [...] Também agora estamos a oferecer 
a mesma vítima que então foi oferecida e que jamais se exaurirá ».(15) 
A Missa torna presente o sacrifício da cruz; não é mais um, nem o multiplica.(16) O que se 
repete é a celebração memorial, a « exposição memorial » (memorialis demonstratio),(17) de 
modo que o único e definitivo sacrifício redentor de Cristo se actualiza incessantemente no 
tempo. Portanto, a natureza sacrificial do mistério eucarístico não pode ser entendida como 
algo isolado, independente da cruz ou com uma referência apenas indirecta ao sacrifício do 
Calvário. 
13. Em virtude da sua íntima relação com o sacrifício do Gólgota, a Eucaristia é sacrifício em 
sentido próprio, e não apenas em sentido genérico como se se tratasse simplesmente da 
oferta de Cristo aos fiéis para seu alimento espiritual. Com efeito, o dom do seu amor e da sua 
obediência até ao extremo de dar a vida (cf. Jo 10,17-18) é em primeiro lugar um dom a seu 
Pai. Certamente, é um dom em nosso favor, antes em favor de toda a humanidade (cf. Mt 26, 
28; Mc 14, 24; Lc 22, 20; Jo 10, 15), mas primariamente um dom ao Pai: « Sacrifício que o Pai 



aceitou, retribuindo esta doação total de seu Filho, que Se fez “obediente até à morte” (Flp 2, 
8), com a sua doação paterna, ou seja, com o dom da nova vida imortal na ressurreição ».(18) 
Ao entregar à Igreja o seu sacrifício, Cristo quis também assumir o sacrifício espiritual da 
Igreja, chamada por sua vez a oferecer-se a si própria juntamente com o sacrifício de Cristo. 
Assim no-lo ensina o Concílio Vaticano II: « Pela participação no sacrifício eucarístico de 
Cristo, fonte e centro de toda a vida cristã, [os fiéis] oferecem a Deus a vítima divina e a si 
mesmos juntamente com ela ».(19) 
14. A Páscoa de Cristo inclui, juntamente com a paixão e morte, a sua ressurreição. Assim o 
lembra a aclamação da assembleia depois da consagração: « Proclamamos a vossa 
ressurreição ». Com efeito, o sacrifício eucarístico torna presente não só o mistério da paixão 
e morte do Salvador, mas também o mistério da ressurreição, que dá ao sacrifício a sua 
coroação. Por estar vivo e ressuscitado é que Cristo pode tornar-Se « pão da vida » (Jo 6, 
35.48), « pão vivo » (Jo 6, 51), na Eucaristia. S. Ambrósio lembrava aos neófitos esta 
verdade, aplicando às suas vidas o acontecimento da ressurreição: « Se hoje Cristo é teu, Ele 
ressuscita para ti cada dia ».(20) Por sua vez, S. Cirilo de Alexandria sublinhava que a 
participação nos santos mistérios « é uma verdadeira confissão e recordação de que o Senhor 
morreu e voltou à vida por nós e em nosso favor ».(21) 
15. A reprodução sacramental na Santa Missa do sacrifício de Cristo coroado pela sua 
ressurreição implica uma presença muito especial, que – para usar palavras de Paulo VI – 
« chama-se “real”, não a título exclusivo como se as outras presenças não fossem “reais”, 
mas por excelência, porque é substancial, e porque por ela se torna presente Cristo completo, 
Deus e homem ».(22) Reafirma-se assim a doutrina sempre válida do Concílio de Trento: 
« Pela consagração do pão e do vinho opera-se a conversão de toda a substância do pão na 
substância do corpo de Cristo nosso Senhor, e de toda a substância do vinho na substância 
do seu sangue; a esta mudança, a Igreja católica chama, de modo conveniente e apropriado, 
transubstanciação ».(23) Verdadeiramente a Eucaristia é mysterium fidei, mistério que supera 
os nossos pensamentos e só pode ser aceite pela fé, como lembram frequentemente as 
catequeses patrísticas sobre este sacramento divino. « Não hás-de ver – exorta S. Cirilo de 
Jerusalém – o pão e o vinho [consagrados] simplesmente como elementos naturais, porque o 
Senhor disse expressamente que são o seu corpo e o seu sangue: a fé t'o assegura, ainda 
que os sentidos possam sugerir-te outra coisa ».(24) 
« Adoro te devote, latens Deitas »: continuaremos a cantar com S. Tomás, o Doutor Angélico. 
Diante deste mistério de amor, a razão humana experimenta toda a sua limitação. 
Compreende-se como, ao longo dos séculos, esta verdade tenha estimulado a teologia a 
árduos esforços de compreensão. 
São esforços louváveis, tanto mais úteis e incisivos se capazes de conjugarem o exercício 
crítico do pensamento com a « vida de fé » da Igreja, individuada especialmente « no carisma 
da verdade  » do Magistério e na « íntima inteligência que experimentam das coisas 
espirituais » (25) sobretudo os Santos. Permanece o limite apontado por Paulo VI: « Toda a 
explicação teológica que queira penetrar de algum modo neste mistério, para estar de acordo 
com a fé católica deve assegurar que na sua realidade objectiva, independentemente do 
nosso entendimento, o pão e o vinho deixaram de existir depois da consagração, de modo 
que a partir desse momento são o corpo e o sangue adoráveis do Senhor Jesus que estão 
realmente presentes diante de nós sob as espécies sacramentais do pão e do vinho ».(26) 
16. A eficácia salvífica do sacrifício realiza-se plenamente na comunhão, ao recebermos o 
corpo e o sangue do Senhor. O sacrifício eucarístico está particularmente orientado para a 
união íntima dos fiéis com Cristo através da comunhão: recebemo-Lo a Ele mesmo que Se 
ofereceu por nós, o seu corpo entregue por nós na cruz, o seu sangue « derramado por 
muitos para a remissão dos pecados » (Mt 26, 28). Recordemos as suas palavras: « Assim 



como o Pai, que vive, Me enviou e Eu vivo pelo Pai, assim também o que Me come viverá por 
Mim » (Jo 6, 57). O próprio Jesus nos assegura que tal união, por Ele afirmada em analogia 
com a união da vida trinitária, se realiza verdadeiramente. A Eucaristia é verdadeiro banquete, 
onde Cristo Se oferece como alimento. A primeira vez que Jesus anunciou este alimento, os 
ouvintes ficaram perplexos e desorientados, obrigando o Mestre a insistir na dimensão real 
das suas palavras: « Em verdade, em verdade vos digo: Se não comerdes a carne do Filho do 
Homem e não beberdes o seu sangue, não tereis a vida em vós » (Jo 6, 53). Não se trata de 
alimento em sentido metafórico, mas « a minha carne é, em verdade, uma comida, e o meu 
sangue é, em verdade, uma bebida » (Jo 6, 55). 
17. Através da comunhão do seu corpo e sangue, Cristo comunica-nos também o seu 
Espírito. Escreve S. Efrém: « Chamou o pão seu corpo vivo, encheu-o de Si próprio e do seu 
Espírito. [...] E aquele que o come com fé, come Fogo e Espírito. [...] Tomai e comei-o todos; 
e, com ele, comei o Espírito Santo. De facto, é verdadeiramente o meu corpo, e quem o come 
viverá eternamente ».(27) A Igreja pede este Dom divino, raiz de todos os outros dons, na 
epiclese eucarística. Assim reza, por exemplo, a Divina Liturgia de S. João Crisóstomo: « Nós 
vos invocamos, pedimos e suplicamos: enviai o vosso Santo Espírito sobre todos nós e sobre 
estes dons, [...] para que sirvam a quantos deles participarem de purificação da alma, 
remissão dos pecados, comunicação do Espírito Santo ».(28) E, no Missal Romano, o 
celebrante suplica: « Fazei que, alimentando-nos do Corpo e Sangue do vosso Filho, cheios 
do seu Espírito Santo, sejamos em Cristo um só corpo e um só espírito ».(29) Assim, pelo 
dom do seu corpo e sangue, Cristo aumenta em nós o dom do seu Espírito, já infundido no 
Baptismo e recebido como « selo » no sacramento da Confirmação. 
18. A aclamação do povo depois da consagração termina com as palavras « Vinde, Senhor 
Jesus », justamente exprimindo a tensão escatológica que caracteriza a celebração 
eucarística (cf. 1 Cor 11, 26). A Eucaristia é tensão para a meta, antegozo da alegria plena 
prometida por Cristo (cf. Jo 15, 11); de certa forma, é antecipação do Paraíso, « penhor da 
futura glória ».(30)A Eucaristia é celebrada na ardente expectativa de Alguém, ou seja, 
« enquanto esperamos a vinda gloriosa de Jesus Cristo nosso Salvador ».(31) Quem se 
alimenta de Cristo na Eucaristia não precisa de esperar o Além para receber a vida eterna: já 
a possui na terra, como primícias da plenitude futura, que envolverá o homem na sua 
totalidade. De facto, na Eucaristia recebemos a garantia também da ressurreição do corpo no 
fim do mundo: « Quem come a minha carne e bebe o meu sangue tem a vida eterna e Eu 
ressuscitá-lo-ei no último dia » (Jo 6, 54). Esta garantia da ressurreição futura deriva do facto 
de a carne do Filho do Homem, dada em alimento, ser o seu corpo no estado glorioso de 
ressuscitado. Pela Eucaristia, assimila-se, por assim dizer, o « segredo  » da ressurreição. Por 
isso, S. Inácio de Antioquia justamente definia o Pão eucarístico como « remédio de 
imortalidade, antídoto para não morrer ».(32) 
19. A tensão escatológica suscitada pela Eucaristia exprime e consolida a comunhão com a 
Igreja celeste. Não é por acaso que, nas Anáforas orientais e nas Orações Eucarísticas 
latinas, se lembra com veneração Maria sempre Virgem, Mãe do nosso Deus e Senhor Jesus 
Cristo, os anjos, os santos apóstolos, os gloriosos mártires e todos os santos. Trata-se dum 
aspecto da Eucaristia que merece ser assinalado: ao celebrarmos o sacrifício do Cordeiro 
unimo-nos à liturgia celeste, associando-nos àquela multidão imensa que grita: « A salvação 
pertence ao nosso Deus, que está sentado no trono, e ao Cordeiro » (Ap 7, 10). A Eucaristia é 
verdadeiramente um pedaço de céu que se abre sobre a terra; é um raio de glória da 
Jerusalém celeste, que atravessa as nuvens da nossa história e vem iluminar o nosso 
caminho. 
20. Consequência significativa da tensão escatológica presente na Eucaristia é o estímulo que 
dá à nossa caminhada na história, lançando uma semente de activa esperança na dedicação 



diária de cada um aos seus próprios deveres. De facto se a visão cristã leva a olhar para o 
« novo céu » e a « nova terra » (Ap 21, 1), isso não enfraquece, antes estimula o nosso 
sentido de responsabilidade pela terra presente.(33) Desejo reafirmá-lo com vigor ao início do 
novo milénio, para que os cristãos se sintam ainda mais decididos a não descurar os seus 
deveres de cidadãos terrenos. Têm o dever de contribuir com a luz do Evangelho para a 
edificação de um mundo à medida do homem e plenamente conforme ao desígnio de Deus. 
Muitos são os problemas que obscurecem o horizonte do nosso tempo. Basta pensar quanto 
seja urgente trabalhar pela paz, colocar sólidas premissas de justiça e solidariedade nas 
relações entre os povos, defender a vida humana desde a concepção até ao seu termo 
natural. E também que dizer das mil contradições dum mundo « globalizado », onde parece 
que os mais débeis, os mais pequenos e os mais pobres pouco podem esperar? É neste 
mundo que tem de brilhar a esperança cristã! Foi também para isto que o Senhor quis ficar 
connosco na Eucaristia, inserindo nesta sua presença sacrificial e comensal a promessa 
duma humanidade renovada pelo seu amor. É significativo que, no lugar onde os Sinópticos 
narram a instituição da Eucaristia, o evangelho de João proponha, ilustrando assim o seu 
profundo significado, a narração do « lava-pés », gesto este que faz de Jesus mestre de 
comunhão e de serviço (cf. Jo 13, 1-20). O apóstolo Paulo, por sua vez, qualifica como « indi- 
gna » duma comunidade cristã a participação na Ceia do Senhor que se verifique num 
contexto de discórdia e de indiferença pelos pobres (cf. 1 Cor 11, 17-22.27-34).(34) 
Anunciar a morte do Senhor « até que Ele venha » (1 Cor 11, 26) inclui, para os que 
participam na Eucaristia, o compromisso de transformarem a vida, de tal forma que esta se 
torne, de certo modo, toda « eucarística ». São precisamente este fruto de transfiguração da 
existência e o empenho de transformar o mundo segundo o Evangelho que fazem brilhar a 
tensão escatológica da celebração eucarística e de toda a vida cristã: « Vinde, Senhor 
Jesus! » (cf. Ap 22, 20). 
  
CAPÍTULO II 
A EUCARISTIA EDIFICA A IGREJA 
21. O Concílio Vaticano II veio recordar que a celebração eucarística está no centro do 
processo de crescimento da Igreja. De facto, depois de afirmar que « a Igreja, ou seja, o 
Reino de Cristo já presente em mistério, cresce visivelmente no mundo pelo poder de 
Deus »,(35) querendo de algum modo responder à questão sobre o modo como cresce, 
acrescenta: « Sempre que no altar se celebra o sacrifício da cruz, no qual “Cristo, nossa 
Páscoa, foi imolado” (1 Cor 5, 7), realiza-se também a obra da nossa redenção. Pelo 
sacramento do pão eucarístico, ao mesmo tempo é representada e se realiza a unidade dos 
fiéis, que constituem um só corpo em Cristo (cf. 1 Cor 10, 17) ».(36) 
Existe um influxo causal da Eucaristia nas próprias origens da Igreja. Os evangelistas 
especificam que foram os Doze, os Apóstolos, que estiveram reunidos com Jesus na Última 
Ceia (cf. Mt 26, 20; Mc 14, 17; Lc 22, 14). Trata-se de um detalhe de notável importância, 
porque os Apóstolos « foram a semente do novo Israel e ao mesmo tempo a origem da 
sagrada Hierarquia ».(37) Ao oferecer-lhes o seu corpo e sangue como alimento, Cristo 
envolvia-os misteriosamente no sacrifício que iria consumar-se dentro de poucas horas no 
Calvário. De modo análogo à aliança do Sinai, que foi selada com um sacrifício e a aspersão 
do sangue,(38) os gestos e as palavras de Jesus na Última Ceia lançavam os alicerces da 
nova comunidade messiânica, povo da nova aliança. 
No Cenáculo, os Apóstolos, tendo aceite o convite de Jesus: « Tomai, comei [...]. Bebei dele 
todos » (Mt 26, 26.27), entraram pela primeira vez em comunhão sacramental com Ele. Desde 
então e até ao fim dos séculos, a Igreja edifica-se através da comunhão sacramental com o 



Filho de Deus imolado por nós: « Fazei isto em minha memória [...]. Todas as vezes que o 
beberdes, fazei-o em minha memória » (1 Cor 11, 24-25; cf. Lc 22, 19). 
22. A incorporação em Cristo, realizada pelo Baptismo, renova-se e consolida-se 
continuamente através da participação no sacrifício eucarístico, sobretudo na sua forma plena 
que é a comunhão sacramental. Podemos dizer não só que cada um de nós recebe Cristo, 
mas também que Cristo recebe cada um de nós. Ele intensifica a sua amizade connosco: 
« Chamei-vos amigos » (Jo 15, 14). Mais ainda, nós vivemos por Ele: « O que Me come viverá 
por Mim » (Jo 6, 57). Na comunhão eucarística, realiza-se de modo sublime a inabitação 
mútua de Cristo e do discípulo: « Permanecei em Mim e Eu permanecerei em vós » (Jo 15, 4). 
Unindo-se a Cristo, o povo da nova aliança não se fecha em si mesmo; pelo contrário, torna-
se « sacramento » para a humanidade,(39) sinal e instrumento da salvação realizada por 
Cristo, luz do mundo e sal da terra (cf. Mt 5, 13-16) para a redenção de todos.(40) A missão 
da Igreja está em continuidade com a de Cristo: « Assim como o Pai Me enviou, também Eu 
vos envio a vós » (Jo 20, 21). Por isso, a Igreja tira a força espiritual de que necessita para 
levar a cabo a sua missão da perpetuação do sacrifício da cruz na Eucaristia e da comunhão 
do corpo e sangue de Cristo. Deste modo, a Eucaristia apresenta-se como fonte e 
simultaneamente vértice de toda a evangelização, porque o seu fim é a comunhão dos 
homens com Cristo e, n'Ele, com o Pai e com o Espírito Santo.(41) 
23. Pela comunhão eucarística, a Igreja é consolidada igualmente na sua unidade de corpo de 
Cristo. A este efeito unificador que tem a participação no banquete eucarístico, alude S. Paulo 
quando diz aos coríntios: « O pão que partimos não é a comunhão do corpo de Cristo? Uma 
vez que há um só pão, nós, embora sendo muitos, formamos um só corpo, porque todos 
participamos do mesmo pão » (1 Cor 10, 16-17). Concreto e profundo, S. João Crisóstomo 
comenta: « Com efeito, o que é o pão? É o corpo de Cristo. E em que se transformam aqueles 
que o recebem?No corpo de Cristo; não muitos corpos, mas um só corpo. De facto, tal como o 
pão é um só apesar de constituído por muitos grãos, e estes, embora não se vejam, todavia 
estão no pão, de tal modo que a sua diferença desapareceu devido à sua perfeita e recíproca 
fusão, assim também nós estamos unidos reciprocamente entre nós e, todos juntos, com 
Cristo ».(42) A argumentação é linear: a nossa união com Cristo, que é dom e graça para 
cada um, faz com que, n'Ele, sejamos parte também do seu corpo total que é a Igreja. A 
Eucaristia consolida a incorporação em Cristo operada no Baptismo pelo dom do Espírito (cf. 
1 Cor 12, 13.27). 
A acção conjunta e indivisível do Filho e do Espírito Santo, que está na origem da Igreja, tanto 
da sua constituição como da sua continuidade, opera na Eucaristia. Bem ciente disto, o autor 
da Liturgia de S. Tiago, na epiclese da anáfora, pede a Deus Pai que envie o Espírito Santo 
sobre os fiéis e sobre os dons, para que o corpo e o sangue de Cristo « sirvam a todos os que 
deles participarem [...] de santificação para as almas e os corpos ».(43) A Igreja é fortalecida 
pelo Paráclito divino através da santificação eucarística dos fiéis. 
24. O dom de Cristo e do seu Espírito, que recebemos na comunhão eucarística, realiza plena 
e sobreabundantemente os anseios de unidade fraterna que vivem no coração humano e ao 
mesmo tempo eleva esta experiência de fraternidade, que é a participação comum na mesma 
mesa eucarística, a níveis que estão muito acima da mera experiência dum banquete 
humano. Pela comunhão do corpo de Cristo, a Igreja consegue cada vez mais profundamente 
ser, « em Cristo, como que o sacramento, ou sinal, e o instrumento da íntima união com Deus 
e da unidade de todo o género humano ».(44) 
Aos germes de desagregação tão enraizados na humanidade por causa do pecado, como 
demonstra a experiência quotidiana, contrapõe-se a força geradora de unidade do corpo de 
Cristo. A Eucaristia, construindo a Igreja, cria por isso mesmo comunidade entre os homens. 



25. O culto prestado à Eucaristia fora da Missa é de um valor inestimável na vida da Igreja, e 
está ligado intimamente com a celebração do sacrifício eucarístico. A presença de Cristo nas 
hóstias consagradas que se conservam após a Missa – presença essa que perdura enquanto 
subsistirem as espécies do pão do vinho (45) – resulta da celebração da Eucaristia e destina-
se à comunhão, sacramental e espiritual.(46)Compete aos Pastores, inclusive pelo 
testemunho pessoal, estimular o culto eucarístico, de modo particular as exposições do 
Santíssimo Sacramento e também as visitas de adoração a Cristo presente sob as espécies 
eucarísticas(47) 
É bom demorar-se com Ele e, inclinado sobre o seu peito como o discípulo predilecto (cf. Jo 
13, 25), deixar-se tocar pelo amor infinito do seu coração. Se actualmente o cristianismo se 
deve caracterizar sobretudo pela « arte da oração »,(48) como não sentir de novo a 
necessidade de permanecer longamente, em diálogo espiritual, adoração silenciosa, atitude 
de amor, diante de Cristo presente no Santíssimo Sacramento? Quantas vezes, meus 
queridos irmãos e irmãs, fiz esta experiência, recebendo dela força, consolação, apoio! 
Desta prática, muitas vezes louvada e recomendada pelo Magistério,(49) deram-nos o 
exemplo numerosos Santos. De modo particular, distinguiu-se nisto S. Afonso Maria de 
Ligório, que escrevia: « A devoção de adorar Jesus sacramentado é, depois dos sacramentos, 
a primeira de todas as devoções, a mais agradável a Deus e a mais útil para nós ».(50) A 
Eucaristia é um tesouro inestimável: não só a sua celebração, mas também o permanecer 
diante dela fora da Missa permite-nos beber na própria fonte da graça. Uma comunidade 
cristã que queira contemplar melhor o rosto de Cristo, segundo o espírito que sugeri nas 
cartas apostólicas Novo millennio ineunte e Rosarium Virginis Mariæ, não pode deixar de 
desenvolver também este aspecto do culto eucarístico, no qual perduram e se multiplicam os 
frutos da comunhão do corpo e sangue do Senhor. 
  
CAPÍTULO III 
A APOSTOLICIDADE   
DA EUCARISTIA E DA IGREJA 
26. Se a Eucaristia edifica a Igreja e a Igreja faz a Eucaristia, como antes recordei, 
consequentemente há entre ambas uma conexão estreitíssima, podendo nós aplicar ao 
mistério eucarístico os atributos que dizemos da Igreja quando professamos, no Símbolo 
Niceno-Constantinopolitano, que é « una, santa, católica e apostólica ». Também a Eucaristia 
é una e católica; e é santa, antes, é o Santíssimo Sacramento. Mas é principalmente sobre a 
sua apostolicidade que agora queremos concentrar a nossa atenção. 
27. Quando o Catecismo da Igreja Católica explica em que sentido a Igreja se diz apostólica, 
ou seja, fundada sobre os Apóstolos, individua na expressão um tríplice sentido. O primeiro 
significa que a Igreja « foi e continua a ser construída sobre o “alicerce dos Apóstolos” (Ef 2, 
20), testemunhas escolhidas e enviadas em missão pelo próprio Cristo ».(51) Ora, no caso da 
Eucaristia, os Apóstolos também estão na sua base: naturalmente o sacramento remonta ao 
próprio Cristo, mas foi confiado por Jesus aos Apóstolos e depois transmitido por eles e seus 
sucessores até nós. É em continuidade com a acção dos Apóstolos e obedecendo ao 
mandato do Senhor que a Igreja celebra a Eucaristia ao longo dos séculos. 
O segundo sentido que o Catecismo indica para a apostolicidade da Igreja é este: ela 
« guarda e transmite, com a ajuda do Espírito Santo que nela habita, a doutrina, o bom 
depósito, as sãs palavras recebidas dos Apóstolos ».(52) Também neste sentido a Eucaristia 
é apostólica, porque é celebrada de acordo com a fé dos Apóstolos. Diversas vezes na 
história bimilenária do povo da nova aliança, o magistério eclesial especificou a doutrina 
eucarística, nomeadamente quanto à sua exacta terminologia, precisamente para 



salvaguardar a fé apostólica neste excelso mistério. Esta fé permanece imutável, e é 
essencial para a Igreja que assim continue. 
28. Por último, a Igreja é apostólica enquanto « continua a ser ensinada, santificada e dirigida 
pelos Apóstolos até ao regresso de Cristo, graças àqueles que lhes sucedem no ofício 
pastoral: o Colégio dos Bispos, assistido pelos presbíteros, em união com o Sucessor de 
Pedro, Pastor supremo da Igreja ».(53) Para suceder aos Apóstolos na missão pastoral é 
necessário o sacramento da Ordem, graças a uma série ininterrupta, desde as origens, de 
Ordenações episcopais válidas.(54) Esta sucessão é essencial, para que exista a Igreja em 
sentido próprio e pleno. 
A Eucaristia apresenta também este sentido da apostolicidade. De facto, como ensina o 
Concílio Vaticano II, « os fiéis por sua parte concorrem para a oblação da Eucaristia, em 
virtude do seu sacerdócio real »,(55)mas é o sacerdote ministerial que « realiza o sacrifício 
eucarístico fazendo as vezes de Cristo e oferece-o a Deus em nome de todo o povo ».(56)Por 
isso se prescreve no Missal Romano que seja unicamente o sacerdote a recitar a oração 
eucarística, enquanto o povo se lhe associa com fé e em silêncio.(57) 
29. A afirmação, várias vezes feita no Concílio Vaticano II, de que « o sacerdote ministerial 
realiza o sacrifício eucarístico fazendo as vezes de Cristo (in persona Christi) »,(58) estava já 
bem radicada no magistério pontifício.(59) Como já tive oportunidade de esclarecer noutras 
ocasiões, a expressão in persona Christi « quer dizer algo mais do que “em nome”, ou então 
“nas vezes” de Cristo. In persona, isto é, na específica e sacramental identificação com o 
Sumo e Eterno Sacerdote, que é o Autor e o principal Sujeito deste seu próprio sacrifício, no 
que verdadeiramente não pode ser substituído por ninguém ».(60) Na economia de salvação 
escolhida por Cristo, o ministério dos sacerdotes que receberam o sacramento da Ordem 
manifesta que a Eucaristia, por eles celebrada, é um dom que supera radicalmente o poder da 
assembleia e, em todo o caso, é insubstituível para ligar validamente a consagração 
eucarística ao sacrifício da cruz e à Última Ceia. 
A assembleia que se reúne para a celebração da Eucaristia necessita absolutamente de um 
sacerdote ordenado que a ela presida, para poder ser verdadeiramente uma assembleia 
eucarística. Por outro lado, a comunidade não é capaz de dotar-se por si só do ministro 
ordenado. Este é um dom que ela recebe através da sucessão episcopal que remonta aos 
Apóstolos. É o Bispo que constitui, pelo sacramento da Ordem, um novo presbítero, 
conferindo-lhe o poder de consagrar a Eucaristia. Por isso, « o mistério eucarístico não pode 
ser celebrado em nenhuma comunidade a não ser por um sacerdote ordenado, como ensinou 
expressamente o Concílio Ecuménico Lateranense IV ».(61) 
30. Tanto esta doutrina da Igreja Católica sobre o ministério sacerdotal na sua relação com a 
Eucaristia, como a referente ao sacrifício eucarístico foram, nos últimos decénios, objecto de 
profícuo diálogo no âmbito da acção ecuménica. Devemos dar graças à Santíssima Trindade 
pelos significativos progressos e aproximações que se verificaram e que nos ajudam a 
esperar um futuro de plena partilha da fé. Permanece plenamente válida ainda a observação 
feita pelo Concílio Vaticano II acerca das Comunidades eclesiais surgidas no ocidente depois 
do século XVI e separadas da Igreja Católica: « Embora falte às Comunidades eclesiais de 
nós separadas a unidade plena connosco proveniente do Baptismo, e embora creamos que 
elas não tenham conservado a genuína e íntegra substância do mistério eucarístico, 
sobretudo por causa da falta do sacramento da Ordem, contudo, quando na santa Ceia 
comemoram a morte e a ressurreição do Senhor, elas confessam ser significada a vida na 
comunhão de Cristo e esperam o seu glorioso advento ».(62) 
Por isso, os fiéis católicos, embora respeitando as convicções religiosas destes seus irmãos 
separados, devem abster-se de participar na comunhão distribuída nas suas celebrações, 
para não dar o seu aval a ambiguidades sobre a natureza da Eucaristia e, consequentemente, 



faltar à sua obrigação de testemunhar com clareza a verdade. Isso acabaria por atrasar o 
caminho para a plena unidade visível. De igual modo, não se pode pensar em substituir a 
Missa do domingo por celebrações ecuménicas da Palavra, encontros de oração comum com 
cristãos pertencentes às referidas Comunidades eclesiais, ou pela participação no seu serviço 
litúrgico. Tais celebrações e encontros, em si mesmos louváveis quando em circunstâncias 
oportunas, preparam para a almejada comunhão plena incluindo a comunhão eucarística, mas 
não podem substituí-la. 
Além disso, o facto de o poder de consagrar a Eucaristia ter sido confiado apenas aos Bispos 
e aos presbíteros não constitui qualquer rebaixamento para o resto do povo de Deus, já que 
na comunhão do único corpo de Cristo, que é a Igreja, este dom redunda em benefício de 
todos. 
31. Se a Eucaristia é centro e vértice da vida da Igreja, é-o igualmente do ministério 
sacerdotal. Por isso, com espírito repleto de gratidão a Jesus Cristo nosso Senhor, volto a 
afirmar que a Eucaristia « é a principal e central razão de ser do sacramento do Sacerdócio, 
que nasceu efectivamente no momento da instituição da Eucaristia e juntamente com 
ela ».(63) 
Muitas são as actividades pastorais do presbítero. Se depois se pensa às condições sócio-
culturais do mundo actual, é fácil ver como grava sobre ele o perigo da dispersão pelo grande 
número e diversidade de tarefas. O Concílio Vaticano II individuou como vínculo, que dá 
unidade à sua vida e às suas actividades, a caridade pastoral. Esta – acrescenta o Concílio – 
« flui sobretudo do sacrifício eucarístico, que permanece o centro e a raiz de toda a vida do 
presbítero ».(64) Compreende-se, assim, quão importante seja para a sua vida espiritual, e 
depois para o bem da Igreja e do mundo, que o sacerdote ponha em prática a recomendação 
conciliar de celebrar diariamente a Eucaristia, « porque, mesmo que não possa ter a presença 
dos fiéis, é acto de Cristo e da Igreja ».(65) Deste modo, ele será capaz de vencer toda a 
dispersão ao longo do dia, encontrando no sacrifício eucarístico, verdadeiro centro da sua 
vida e do seu ministério, a energia espiritual necessária para enfrentar as diversas tarefas 
pastorais. Assim, os seus dias tornar-se-ão verdadeiramente eucarísticos. 
Da centralidade da Eucaristia na vida e no ministério dos sacerdotes deriva também a sua 
centralidade na pastoral em prol das vocações sacerdotais. Primeiro, porque a oração pelas 
vocações encontra nela o lugar de maior união com a oração de Cristo, Sumo e Eterno 
Sacerdote; e, depois, porque a solícita atenção dos sacerdotes pelo ministério eucarístico, 
juntamente com a promoção da participação consciente, activa e frutuosa dos fiéis na 
Eucaristia, constituem exemplo eficaz e estímulo para uma resposta generosa dos jovens ao 
apelo de Deus. Com frequência, Ele serve-Se do exemplo de zelosa caridade pastoral dum 
sacerdote para semear e fazer crescer no coração do jovem o germe da vocação ao 
sacerdócio. 
32. Tudo isto comprova como é triste e anómala a situação duma comunidade cristã que, 
embora se apresente quanto a número e variedade de fiéis como uma paróquia, todavia não 
tem um sacerdote que a guie. De facto, a paróquia é uma comunidade de baptizados que 
exprime e afirma a sua identidade, sobretudo através da celebração do sacrifício eucarístico; 
mas isto requer a presença dum presbítero, o único a quem compete oferecer a Eucaristia in 
persona Christi. Quando uma comunidade está privada do sacerdote, procura-se justamente 
remediar para que de algum modo continuem as celebrações dominicais; e os religiosos ou os 
leigos que guiam os seus irmãos e irmãs na oração exercem de modo louvável o sacerdócio 
comum de todos os fiéis, baseado na graça do Baptismo. Mas tais soluções devem ser 
consideradas provisórias, enquanto a comunidade espera um sacerdote. 
A deficiência sacramental destas celebrações deve, antes de mais nada, levar toda a 
comunidade a rezar mais fervorosamente ao Senhor para que mande trabalhadores para a 



sua messe (cf. Mt 9, 38); e estimulá-la a pôr em prática todos os demais elementos 
constitutivos duma adequada pastoral vocacional, sem ceder à tentação de procurar soluções 
que passem pela atenuação das qualidades morais e formativas requeridas nos candidatos ao 
sacerdócio. 
33. Quando, devido à escassez de sacerdotes, foi confiada a fiéis não ordenados uma 
participação no cuidado pastoral duma paróquia, eles tenham presente que, como ensina o 
Concílio Vaticano II, « nenhuma comunidade cristã se edifica sem ter a sua raiz e o seu centro 
na celebração eucarística ».(66) Portanto, hão-de pôr todo o cuidado em manter viva na 
comunidade uma verdadeira « fome » da Eucaristia, que leve a não perder qualquer ocasião 
de ter a celebração da Missa, valendo-se nomeadamente da presença eventual de um 
sacerdote não impedido pelo direito da Igreja de celebrá-la. 
  
CAPÍTULO IV 
A EUCARISTIA E A COMUNHÃO ECLESIAL 
34. Em 1985, a Assembleia extraordinária do Sínodo dos Bispos reconheceu a « eclesiologia 
da comunhão » como a ideia central e fundamental dos documentos do Concílio Vaticano 
II.(67) Enquanto durar a sua peregrinação aqui na terra, a Igreja é chamada a conservar e 
promover tanto a comunhão com a Trindade divina como a comunhão entre os fiéis. Para 
isso, possui a Palavra e os sacramentos, sobretudo a Eucaristia; desta « vive e cresce »,(68) 
e ao mesmo tempo exprime-se nela. Não foi sem razão que o termo comunhão se tornou um 
dos nomes específicos deste sacramento excelso. 
Daí que a Eucaristia se apresente como o sacramento culminante para levar à perfeição a 
comunhão com Deus Pai através da identificação com o seu Filho Unigénito por obra do 
Espírito Santo. Com grande intuição de fé, um insigne escritor de tradição bizantina assim 
exprimia esta verdade: na Eucaristia, « mais do que em qualquer outro sacramento, o mistério 
[da comunhão] é tão perfeito que conduz ao apogeu de todos os bens: nela está o termo 
último de todo o desejo humano, porque nela alcançamos Deus e Deus une-Se connosco pela 
união mais perfeita ».(69) Por isso mesmo, é conveniente cultivar continuamente na alma o 
desejo do sacramento da Eucaristia. Daqui nasceu a prática da « comunhão espiritual » em 
uso na Igreja há séculos, recomendada por santos mestres de vida espiritual. Escrevia S. 
Teresa de Jesus: « Quando não comungais e não participais na Missa, comungai 
espiritualmente, porque é muito vantajoso. [...] Deste modo, imprime-se em vós muito do amor 
de nosso Senhor ».(70) 
35. Entretanto a celebração da Eucaristia não pode ser o ponto de partida da comunhão, cuja 
existência pressupõe, visando a sua consolidação e perfeição. O sacramento exprime esse 
vínculo de comunhão quer na dimensão invisível que em Cristo, pela acção do Espírito Santo, 
nos une ao Pai e entre nós, quer na dimensão visível que implica a comunhão com a doutrina 
dos Apóstolos, os sacramentos e a ordem hierárquica. A relação íntima entre os elementos 
invisíveis e os elementos visíveis da comunhão eclesial é constitutiva da Igreja enquanto 
sacramento de salvação.(71) Somente neste contexto, tem lugar a celebração legítima da 
Eucaristia e a autêntica participação nela. Por isso, uma exigência intrínseca da Eucaristia é 
que seja celebrada na comunhão e, concretamente, na integridade dos seus vínculos. 
36. A comunhão invisível, embora por natureza esteja sempre em crescimento, supõe a vida 
da graça, pela qual nos tornamos « participantes da natureza divina » (cf. 2 Ped 1, 4), e a 
prática das virtudes da fé, da esperança e da caridade. De facto, só deste modo se pode ter 
verdadeira comunhão com o Pai, o Filho e o Espírito Santo. Não basta a fé; mas é preciso 
perseverar na graça santificante e na caridade, permanecendo na Igreja com o « corpo » e o 
« coração »; (72) ou seja, usando palavras de S. Paulo, é necessária « a fé que actua pela 
caridade » (Gal 5, 6). 



A integridade dos vínculos invisíveis é um dever moral concreto do cristão que queira 
participar plenamente na Eucaristia, comungando o corpo e o sangue de Cristo. Um tal dever, 
recorda-o o referido Apóstolo com a advertência seguinte: « Examine-se cada qual a si 
mesmo e, então, coma desse pão e beba desse cálice » (1 Cor 11, 28). Com a sua grande 
eloquência, S. João Crisóstomo assim exortava os fiéis: « Também eu levanto a voz e vos 
suplico, peço e esconjuro para não vos abeirardes desta Mesa sagrada com uma consciência 
manchada e corrompida. De facto, uma tal aproximação nunca poderá chamar-se comunhão, 
ainda que toquemos mil vezes o corpo do Senhor, mas condenação, tormento e redobrados 
castigos ».(73) 
Nesta linha, o Catecismo da Igreja Católica estabelece justamente: « Aquele que tiver 
consciência dum pecado grave, deve receber o sacramento da Reconciliação antes de se 
aproximar da Comunhão ».(74) Desejo, por conseguinte, reafirmar que vigora ainda e sempre 
há-de vigorar na Igreja a norma do Concílio de Trento que concretiza a severa advertência do 
apóstolo Paulo, ao afirmar que, para uma digna recepção da Eucaristia, « se deve fazer antes 
a confissão dos pecados, quando alguém está consciente de pecado mortal ».(75) 
37. A Eucaristia e a Penitência são dois sacramentos intimamente unidos. Se a Eucaristia 
torna presente o sacrifício redentor da cruz, perpetuando-o sacramentalmente, isso significa 
que deriva dela uma contínua exigência de conversão, de resposta pessoal à exortação que 
S. Paulo dirigia aos cristãos de Corinto: « Suplicamo-vos em nome de Cristo: reconciliai-vos 
com Deus » (2 Cor 5, 20). Se, para além disso, o cristão tem na consciência o peso dum 
pecado grave, então o itinerário da penitência através do sacramento da Reconciliação torna-
se caminho obrigatório para se abeirar e participar plenamente do sacrifício eucarístico. 
Tratando-se de uma avaliação de consciência, obviamente o juízo sobre o estado de graça 
compete apenas ao interessado; mas, em casos de comportamento externo de forma grave, 
ostensiva e duradoura contrário à norma moral, a Igreja, na sua solicitude pastoral pela boa 
ordem comunitária e pelo respeito do sacramento, não pode deixar de sentir-se chamada em 
causa. A esta situação de manifesta infracção moral se refere a norma do Código de Direito 
Canónico relativa à não admissão à comunhão eucarística de quantos « obstinadamente 
perseverem em pecado grave manifesto ».(76) 
38. A comunhão eclesial, como atrás recordei, é também visível, manifestando-se nos 
vínculos elencados pelo próprio Concílio Vaticano II quando ensina: « São plenamente 
incorporados à sociedade que é a Igreja aqueles que, tendo o Espírito de Cristo, aceitam toda 
a sua organização e os meios de salvação nela instituídos, e que, pelos laços da profissão da 
fé, dos sacramentos, do governo eclesiástico e da comunhão, se unem, na sua estrutura 
visível, com Cristo, que a governa por meio do Sumo Pontífice e dos Bispos ».(77) 
A Eucaristia, como suprema manifestação sacramental da comunhão na Igreja, exige para ser 
celebrada um contexto de integridade dos laços, inclusive externos, de comunhão. De modo 
especial, sendo ela « como que a perfeição da vida espiritual e o fim para que tendem todos 
os sacramentos »,(78) requer que sejam reais os laços de comunhão nos sacramentos, 
particularmente no Baptismo e na Ordem sacerdotal. Não é possível dar a comunhão a uma 
pessoa que não esteja baptizada ou que rejeite a verdade integral de fé sobre o mistério 
eucarístico. Cristo é a verdade, e dá testemunho da verdade (cf. Jo 14, 6; 18, 37); o 
sacramento do seu corpo e sangue não consente ficções. 
39. Além disso, em virtude do carácter próprio da comunhão eclesial e da relação que o 
sacramento da Eucaristia tem com a mesma, convém recordar que « o sacrifício eucarístico, 
embora se celebre sempre numa comunidade particular, nunca é uma celebração apenas 
dessa comunidade: de facto esta, ao receber a presença eucarística do Senhor, recebe o dom 
integral da salvação e manifesta-se assim, apesar da sua configuração particular que continua 
visível, como imagem e verdadeira presença da Igreja una, santa, católica e apostólica ».(79) 



Daí que uma comunidade verdadeiramente eucarística não possa fechar-se em si mesma, 
como se fosse auto-suficiente, mas deve permanecer em sintonia com todas as outras 
comunidades católicas. 
A comunhão eclesial da assembleia eucarística é comunhão com o próprio Bispo e com o 
Romano Pontífice. Com efeito, o Bispo é o princípio visível e o fundamento da unidade na sua 
Igreja particular.(80) Seria, por isso, uma grande incongruência celebrar o sacramento por 
excelência da unidade da Igreja sem uma verdadeira comunhão com o Bispo. Escrevia S. 
Inácio de Antioquia: « Seja tida como legítima somente aquela Eucaristia que é presidida pelo 
Bispo ou por quem ele encarregou ».(81) De igual modo, visto que « o Romano Pontífice, 
como sucessor de Pedro, é perpétuo e visível fundamento da unidade não só dos Bispos mas 
também da multidão dos fiéis »,(82) a comunhão com ele é uma exigência intrínseca da 
celebração do sacrifício eucarístico. Esta grande verdade é expressa de vários modos pela 
Liturgia: « Cada celebração eucarística é feita em união não só com o próprio Bispo mas 
também com o Papa, com a Ordem episcopal, com todo o clero e com todo o povo. Toda a 
celebração válida da Eucaristia exprime esta comunhão universal com Pedro e com toda a 
Igreja ou, como no caso das Igrejas cristãs separadas de Roma, assim a reclama 
objectivamente ».(83) 
40. A Eucaristia cria comunhão e educa para a comunhão. Ao escrever aos fiéis de Corinto, S. 
Paulo fazia-lhes ver como as suas divisões, que se davam nas assembleias eucarísticas, 
estavam em contraste com o que celebravam – a Ceia do Senhor. E convidava-os, por isso, a 
reflectirem sobre a verdadeira realidade da Eucaristia, para fazê-los voltar ao espírito de 
comunhão fraterna (cf. 1 Cor 11, 17-34). Encontramos um válido eco desta exigência em S. 
Agostinho quando, depois de recordar a afirmação do Apóstolo « vós sois corpo de Cristo e 
seus membros » (1 Cor 12, 27), observava: « Se sois o corpo de Cristo e seus membros, é o 
vosso sacramento que está colocado sobre a mesa do Senhor; é o vosso sacramento que 
recebeis ».(84) E daí concluía: « Cristo Senhor [...] consagrou na sua mesa o sacramento da 
nossa paz e unidade. Quem recebe o sacramento da unidade, sem conservar o vínculo da 
paz, não recebe um sacramento para seu benefício, mas antes uma condenação ».(85) 
41. Esta eficácia peculiar que tem a Eucaristia para promover a comunhão é um dos motivos 
da importância da Missa dominical. Já me detive sobre esta e outras razões que a tornam 
fundamental para a vida da Igreja e dos fiéis, na carta apostólica sobre a santificação do 
domingo Dies Domini,(86) recordando, para além do mais, que participar na Missa é uma 
obrigação dos fiéis, a não ser que tenham um impedimento grave, pelo que aos Pastores 
impõe-se o correlativo dever de oferecerem a todos a possibilidade efectiva de cumprirem o 
preceito.(87) Mais tarde, na carta apostólica Novo millennio ineunte, ao traçar o caminho 
pastoral da Igreja no início do terceiro milénio, quis assinalar de modo particular a Eucaristia 
dominical, sublinhando a sua eficácia para criar comunhão: « É o lugar privilegiado, onde a 
comunhão é constantemente anunciada e fomentada. Precisamente através da participação 
eucarística, o dia do Senhor torna-se também o dia da Igreja, a qual poderá assim 
desempenhar de modo eficaz a sua missão de sacramento de unidade ».(88) 
42. A defesa e promoção da comunhão eclesial é tarefa de todo o fiel, que encontra na 
Eucaristia, enquanto sacramento da unidade da Igreja, um campo de especial solicitude. De 
forma mais concreta e com particular responsabilidade, a referida tarefa recai sobre os 
Pastores da Igreja, segundo o grau e o ministério eclesiástico próprio de cada um. Por isso, a 
Igreja estabeleceu normas que visam promover o acesso frequente e frutuoso dos fiéis à 
mesa eucarística e simultaneamente determinar as condições objectivas nas quais se deve 
abster de administrar a comunhão. O cuidado com que se favorece a sua fiel observância 
torna-se uma expressão efectiva de amor à Eucaristia e à Igreja. 



43. Quando se considera a Eucaristia como sacramento da comunhão eclesial, há um tema 
que, pela sua importância, não pode ser transcurado: refiro-me à sua relação com o empenho 
ecuménico. Todos devemos dar graças à Santíssima Trindade porque, nestas últimas 
décadas em todo o mundo, muitos fiéis foram contagiados pelo desejo ardente da unidade 
entre todos os cristãos. O Concílio Vaticano II, ao princípio do seu decreto sobre o 
ecumenismo, considera isto como um dom especial de Deus.(89) Foi uma graça eficaz que 
fez caminhar pela senda ecuménica tanto a nós, filhos da Igreja Católica, como aos nossos 
irmãos das outras Igrejas e Comunidades eclesiais. 
A aspiração por chegar à meta da unidade impele-nos a voltar o olhar para a Eucaristia, que é 
o sacramento supremo da unidade do povo de Deus, a sua condigna expressão e fonte 
insuperável.(90) Na celebração do sacrifício eucarístico, a Igreja eleva a sua prece a Deus, 
Pai de misericórdia, para que conceda aos seus filhos a plenitude do Espírito Santo de modo 
que se tornem em Cristo um só corpo e um só espírito.(91) Quando apresenta esta súplica ao 
Pai das luzes, do Qual provém toda a boa dádiva e todo o dom perfeito (cf. Tg 1, 17), a Igreja 
acredita na eficácia da mesma, porque ora em união com Cristo, Cabeça e Esposo, o Qual 
assume a súplica da Esposa unindo-a à do seu sacrifício redentor. 
44. Precisamente porque a unidade da Igreja, que a Eucaristia realiza por meio do sacrifício e 
da comunhão do corpo e sangue do Senhor, comporta a exigência imprescindível duma 
completa comunhão nos laços da profissão de fé, dos sacramentos e do governo eclesiástico, 
não é possível concelebrar a liturgia eucarística enquanto não for restabelecida a integridade 
de tais laços. A referida concelebração não seria um meio válido, podendo mesmo revelar-se 
um obstáculo, para se alcançar a plena comunhão, atenuando o sentido da distância da meta 
e introduzindo ou dando aval a ambiguidades sobre algumas verdades da fé. O caminho para 
a plena união só pode ser construído na verdade. Neste ponto, a interdição na lei da Igreja 
não deixa espaço a incertezas,(92) atendo-se à norma moral proclamada pelo Concílio 
Vaticano II.(93) 
No entanto quero reafirmar as palavras que ajuntei, na carta encíclica Ut unum sint, depois de 
reconhecer a impossibilidade da partilha eucarística: « E todavia nós temos o desejo ardente 
de celebrar juntos a única Eucaristia do Senhor, e este desejo torna-se já um louvor comum, 
uma mesma imploração. Juntos dirigimo-nos ao Pai e fazemo-lo cada vez mais com um só 
coração ».(94) 
45. Se não é legítima em caso algum a concelebração quando falta a plena comunhão, o 
mesmo não acontece relativamente à administração da Eucaristia, em circunstâncias 
especiais, a indivíduos pertencentes a Igrejas ou Comunidades eclesiais que não estão em 
plena comunhão com a Igreja Católica. De facto, neste caso tem-se como objectivo prover a 
uma grave necessidade espiritual em ordem à salvação eterna dos fiéis, e não realizar uma 
intercomunhão, o que é impossível enquanto não forem plenamente reatados os laços visíveis 
da comunhão eclesial. 
Nesta direcção se moveu o Concílio Vaticano II ao fixar como comportar-se com os Orientais 
que de boa fé se acham separados da Igreja Católica, quando espontaneamente pedem para 
receber a Eucaristia do ministro católico e estão bem preparados.(95) Tal modo de proceder 
seria depois ratificado por ambos os Códigos canónicos, nos quais é contemplado também, 
com os devidos ajustamentos, o caso dos outros cristãos não orientais que não estão em 
plena comunhão com a Igreja Católica.(96) 
46. Na encíclica Ut unum sint, manifestei a minha complacência por esta norma que consente 
prover à salvação das almas, com o devido discernimento: « É motivo de alegria lembrar que 
os ministros católicos podem, em determinados casos particulares, administrar os 
sacramentos da Eucaristia, da Penitência e da Unção dos Enfermos a outros cristãos que não 
estão em plena comunhão com a Igreja Católica, mas que desejam ardentemente recebê-los, 



pedem-nos livremente e manifestam a fé que a Igreja Católica professa nestes sacramentos. 
Reciprocamente, em determinados casos e por circunstâncias particulares, os católicos 
também podem recorrer, para os mesmos sacramentos, aos ministros daquelas Igrejas onde 
eles são válidos »(97) 
É preciso reparar bem nestas condições que são imprescindíveis, mesmo tratando-se de 
determinados casos particulares, porque a rejeição duma ou mais verdades de fé relativas a 
estes sacramentos, contando-se entre elas a necessidade do sacerdócio ministerial para 
serem válidos, deixa o requerente impreparado para uma legítima recepção dos mesmos. E, 
vice-versa, também um fiel católico não poderá receber a comunhão numa comunidade onde 
falte o sacramento da Ordem.(98) 
A fiel observância do conjunto das normas estabelecidas nesta matéria (99) é prova e 
simultaneamente garantia de amor por Jesus Cristo no Santíssimo Sacramento, pelos irmãos 
de outra confissão cristã aos quais é devido o testemunho da verdade, e ainda pela própria 
causa da promoção da unidade. 
    
CAPÍTULO V 
O DECORO DA CELEBRAÇÃO EUCARÍSTICA 
47. Quando alguém lê o relato da instituição da Eucaristia nos Evangelhos Sinópticos, fica 
admirado ao ver a simplicidade e simultaneamente a dignidade com que Jesus, na noite da 
Última Ceia, institui este grande sacramento. Há um episódio que, de certo modo, lhe serve 
de prelúdio: é a unção de Betânia. Uma mulher, que João identifica como sendo Maria, irmã 
de Lázaro, derrama sobre a cabeça de Jesus um vaso de perfume precioso, suscitando nos 
discípulos – particularmente em Judas (Mt 26, 8; Mc 14, 4; Jo 12, 4) – uma reacção de 
protesto contra tal gesto que, em face das necessidades dos pobres, constituía um 
« desperdício » intolerável. Mas Jesus faz uma avaliação muito diferente: sem nada tirar ao 
dever da caridade para com os necessitados, aos quais sempre se hão-de dedicar os 
discípulos – « Pobres, sempre os tereis convosco » (Jo 12, 8; cf. Mt 26, 11; Mc 14, 7) –, Ele 
pensa no momento já próximo da sua morte e sepultura, considerando a unção que Lhe foi 
feita como uma antecipação daquelas honras de que continuará a ser digno o seu corpo 
mesmo depois da morte, porque indissoluvelmente ligado ao mistério da sua pessoa. 
Nos Evangelhos Sinópticos, a narração continua com o encargo dado por Jesus aos 
discípulos para fazerem uma cuidadosa preparação da « grande sala », necessária para 
comer a ceia pascal (cf. Mc 14, 15; Lc 22, 12), e com a descrição da instituição da Eucaristia. 
Deixando entrever, pelo menos em parte, o desenrolar dos ritos hebraicos da ceia pascal até 
ao canto do « Hallel » (cf. Mt 26, 30; Mc 14, 26), o relato, de maneira tão concisa como 
solene, embora com variantes nas diversas tradições, refere as palavras pronunciadas por 
Cristo sobre o pão e sobre o vinho, assumidos por Ele como expressões concretas do seu 
corpo entregue e do seu sangue derramado. Todos estes particulares são recordados pelos 
evangelistas à luz duma prática, consolidada já na Igreja primitiva, da « fracção do pão ». O 
certo é que, desde o tempo histórico de Jesus, no acontecimento de Quinta-feira Santa são 
visíveis os traços duma « sensibilidade » litúrgica, modulada sobre a tradição do Antigo 
Testamento e pronta a remodular-se na celebração cristã em sintonia com o novo conteúdo 
da Páscoa. 
48. Tal como a mulher da unção de Betânia, a Igreja não temeu « desperdiçar », investindo o 
melhor dos seus recursos para exprimir o seu enlevo e adoração diante do dom 
incomensurável da Eucaristia. À semelhança dos primeiros discípulos encarregados de 
preparar a « grande sala », ela sentiu-se impelida, ao longo dos séculos e no alternar-se das 
culturas, a celebrar a Eucaristia num ambiente digno de tão grande mistério. Foi sob o impulso 
das palavras e gestos de Jesus, desenvolvendo a herança ritual do judaísmo, que nasceu a 



liturgia cristã. Porventura haverá algo que seja capaz de exprimir de forma devida o 
acolhimento do dom que o Esposo divino continuamente faz de Si mesmo à Igreja-Esposa, 
colocando ao alcance das sucessivas gerações de crentes o sacrifício que ofereceu uma vez 
por todas na cruz e tornando-Se alimento para todos os fiéis? Se a ideia do « banquete » 
inspira familiaridade, a Igreja nunca cedeu à tentação de banalizar esta « intimidade » com o 
seu Esposo, recordando-se que Ele é também o seu Senhor e que, embora « banquete », 
permanece sempre um banquete sacrificial, assinalado com o sangue derramado no Gólgota. 
O Banquete eucarístico é verdadeiramente banquete « sagrado », onde, na simplicidade dos 
sinais, se esconde o abismo da santidade de Deus: O Sacrum convivium, in quo Christus 
sumitur! - « Ó Sagrado Banquete, em que se recebe Cristo! » O pão que é repartido nos 
nossos altares, oferecido à nossa condição de viandantes pelas estradas do mundo, é « panis 
angelorum », pão dos anjos, do qual só é possível abeirar-se com a humildade do centurião 
do Evangelho: « Senhor, eu não sou digno que entres debaixo do meu tecto » (Mt 8, 8; Lc 6, 
6). 
49. Movida por este elevado sentido do mistério, compreende-se como a fé da Igreja no 
mistério eucarístico se tenha exprimido ao longo da história não só através da exigência duma 
atitude interior de devoção, mas também mediante uma série de expressões exteriores, 
tendentes a evocar e sublinhar a grandeza do acontecimento celebrado. Daqui nasce o 
percurso que levou progressivamente a delinear um estatuto especial de regulamentação da 
liturgia eucarística, no respeito pelas várias tradições eclesiais legitimamente constituídas. 
Sobre a mesma base, se desenvolveu um rico património de arte. Deixando-se orientar pelo 
mistério cristão, a arquitectura, a escultura, a pintura, a música encontraram na Eucaristia, 
directa ou indirectamente, um motivo de grande inspiração. 
Tal é, por exemplo, o caso da arquitectura que viu a passagem, logo que o contexto histórico 
o permitiu, da sede inicial da Eucaristia colocada na « domus » das famílias cristãs às solenes 
basílicas dos primeiros séculos, às imponentes catedrais da Idade Média, até às igrejas, 
grandes ou pequenas, que pouco a pouco foram constelando as terras onde o cristianismo 
chegou. Também as formas dos altares e dos sacrários se foram desenvolvendo no interior 
dos espaços litúrgicos, seguindo não só os motivos da imaginação criadora, mas também os 
ditames duma compreensão específica do Mistério. O mesmo se pode dizer da música sacra; 
basta pensar às inspiradas melodias gregorianas, aos numerosos e, frequentemente, grandes 
autores que se afirmaram com os textos litúrgicos da Santa Missa. E não sobressai 
porventura uma enorme quantidade de produções artísticas, desde realizações de um bom 
artesanato até verdadeiras obras de arte, no âmbito dos objectos e dos paramentos utilizados 
na celebração eucarística? 
Deste modo, pode-se afirmar que a Eucaristia, ao mesmo tempo que plasmou a Igreja e a 
espiritualidade, incidiu intensamente sobre a « cultura », especialmente no sector estético. 
50. Neste esforço de adoração do mistério, visto na sua perspectiva ritual e estética, 
empenharam-se, como se fosse uma « competição », os cristãos do Ocidente e do Oriente. 
Como não dar graças ao Senhor especialmente pelo contributo prestado à arte cristã pelas 
grandes obras arquitectónicas e pictóricas da tradição greco-bizantina e de toda a área 
geográfica e cultural eslava? No Oriente, a arte sacra conservou um sentido singularmente 
intenso do mistério, levando os artistas a conceberem o seu empenho na produção do belo 
não apenas como expressão do seu génio, mas também como autêntico serviço à fé. Não se 
contentando apenas da sua perícia técnica, souberam abrir-se com docilidade ao sopro do 
Espírito de Deus. 
Os esplendores das arquitecturas e dos mosaicos no Oriente e no Ocidente cristão são um 
património universal dos crentes, contendo em si mesmos um voto e – diria – um penhor da 
desejada plenitude de comunhão na fé e na celebração. Isto supõe e exige, como na famosa 



pintura da Trindade de Rublëv, uma Igreja profundamente « eucarística », na qual a partilha 
do mistério de Cristo no pão repartido esteja de certo modo imersa na unidade inefável das 
três Pessoas divinas, fazendo da própria Igreja um « ícone » da Santíssima Trindade. 
Nesta perspectiva duma arte que em todos os seus elementos visa exprimir o sentido da 
Eucaristia segundo a doutrina da Igreja, é preciso prestar toda a atenção às normas que 
regulamentam a construção e o adorno dos edifícios sacros. A Igreja sempre deixou largo 
espaço criativo aos artistas, como a história o demonstra e como eu mesmo sublinhei na 
Carta aos Artistas; (100) mas, a arte sacra deve caracterizar-se pela sua capacidade de 
exprimir adequadamente o mistério lido na plenitude de fé da Igreja e segundo as indicações 
pastorais oportunamente dadas pela competente autoridade. Isto vale tanto para as artes 
figurativas como para a música sacra. 
51. O que aconteceu em terras de antiga cristianização no âmbito da arte sacra e da disciplina 
litúrgica, está a verificar-se também nos continentes onde o cristianismo é mais jovem. Tal é a 
orientação assumida pelo Concílio Vaticano II a propósito da exigência duma sã e necessária 
« inculturação ». Nas minhas numerosas viagens pastorais, pude observar por todo o lado a 
grande vitalidade de que é capaz a celebração eucarística em contacto com as formas, os 
estilos e as sensibilidades das diversas culturas. Adaptando-se a condições variáveis de 
tempo e espaço, a Eucaristia oferece alimento não só aos indivíduos, mas ainda aos próprios 
povos, e plasma culturas de inspiração cristã. 
Mas é necessário que tão importante trabalho de adaptação seja realizado na consciência 
constante deste mistério inefável, com que cada geração é chamada a encontrar-se. O 
« tesouro » é demasiado grande e precioso para se correr o risco de o empobrecer ou 
prejudicar com experimentações ou práticas introduzidas sem uma cuidadosa verificação 
pelas competentes autoridades eclesiásticas. Além disso, a centralidade do mistério 
eucarístico requer que tal verificação seja feita em estreita relação com a Santa Sé. Como 
escrevia na exortação apostólica pós-sinodal Ecclesia in Asia, « tal colaboração é essencial 
porque a Liturgia Sagrada exprime e celebra a única fé professada por todos e, sendo 
herança de toda a Igreja, não pode ser determinada pelas Igreja locais isoladamente da Igreja 
universal ».(101) 
52. De quanto fica dito, compreende-se a grande responsabilidade que têm sobretudo os 
sacerdotes na celebração eucarística, à qual presidem in persona Christi, assegurando um 
testemunho e um serviço de comunhão não só à comunidade que participa directamente na 
celebração, mas também à Igreja universal, sempre mencionada na Eucaristia. Temos a 
lamentar, infelizmente, que sobretudo a partir dos anos da reforma litúrgica pós-conciliar, por 
um ambíguo sentido de criatividade e adaptação, não faltaram abusos, que foram motivo de 
sofrimento para muitos. Uma certa reacção contra o « formalismo » levou alguns, 
especialmente em determinadas regiões, a considerarem não obrigatórias as « formas » 
escolhidas pela grande tradição litúrgica da Igreja e do seu magistério e a introduzirem 
inovações não autorizadas e muitas vezes completamente impróprias. 
Por isso, sinto o dever de fazer um veemente apelo para que as normas litúrgicas sejam 
observadas, com grande fidelidade, na celebração eucarística. Constituem uma expressão 
concreta da autêntica eclesialidade da Eucaristia; tal é o seu sentido mais profundo. A liturgia 
nunca é propriedade privada de alguém, nem do celebrante, nem da comunidade onde são 
celebrados os santos mistérios. O apóstolo Paulo teve de dirigir palavras àsperas à 
comunidade de Corinto pelas falhas graves na sua celebração eucarística, que tinham dado 
origem a divisões (skísmata) e à formação de facções ('airéseis) (cf. 1 Cor 11, 17-34). 
Actualmente também deveria ser redescoberta e valorizada a obediência às normas litúrgicas 
como reflexo e testemunho da Igreja, una e universal, que se torna presente em cada 
celebração da Eucaristia. O sacerdote, que celebra fielmente a Missa segundo as normas 



litúrgicas, e a comunidade, que às mesmas adere, demonstram de modo silencioso mas 
expressivo o seu amor à Igreja. Precisamente para reforçar este sentido profundo das normas 
litúrgicas, pedi aos dicastérios competentes da Cúria Romana que preparem, sobre este tema 
de grande importância, um documento específico, incluindo também referências de carácter 
jurídico. A ninguém é permitido aviltar este mistério que está confiado às nossas mãos: é 
demasiado grande para que alguém possa permitir-se de tratá-lo a seu livre arbítrio, não 
respeitando o seu carácter sagrado nem a sua dimensão universal. 
    
CAPÍTULO VI 
NA ESCOLA DE MARIA, MULHER « EUCARÍSTICA » 
53. Se quisermos redescobrir em toda a sua riqueza a relação íntima entre a Igreja e a 
Eucaristia, não podemos esquecer Maria, Mãe e modelo da Igreja. Na carta apostólica 
Rosarium Virginis Mariæ, depois de indicar a Virgem Santíssima como Mestra na 
contemplação do rosto de Cristo, inseri também entre os mistérios da luz a instituição da 
Eucaristia.(102) Com efeito, Maria pode guiar-nos para o Santíssimo Sacramento porque tem 
uma profunda ligação com ele. 
À primeira vista, o Evangelho nada diz a tal respeito. A narração da instituição, na noite de 
Quinta-feira Santa, não fala de Maria. Mas sabe-se que Ela estava presente no meio dos 
Apóstolos, quando, « unidos pelo mesmo sentimento, se entregavam assiduamente à 
oração » (Act 1, 14), na primeira comunidade que se reuniu depois da Ascensão à espera do 
Pentecostes. E não podia certamente deixar de estar presente, nas celebrações eucarísticas, 
no meio dos fiéis da primeira geração cristã, que eram assíduos à « fracção do pão » (Act 2, 
42). 
Para além da sua participação no banquete eucarístico, pode-se delinear a relação de Maria 
com a Eucaristia indirectamente a partir da sua atitude interior. Maria é mulher «  eucarística » 
na totalidade da sua vida. A Igreja, vendo em Maria o seu modelo, é chamada a imitá-La 
também na sua relação com este mistério santíssimo. 
54. Mysterium fidei! Se a Eucaristia é um mistério de fé que excede tanto a nossa inteligência 
que nos obriga ao mais puro abandono à palavra de Deus, ninguém melhor do que Maria 
pode servir-nos de apoio e guia nesta atitude de abandono. Todas as vezes que repetimos o 
gesto de Cristo na Última Ceia dando cumprimento ao seu mandato: « Fazei isto em memória 
de Mim », ao mesmo tempo acolhemos o convite que Maria nos faz para obedecermos a seu 
Filho sem hesitação: « Fazei o que Ele vos disser » (Jo 2, 5). Com a solicitude materna 
manifestada nas bodas de Caná, Ela parece dizer-nos: « Não hesiteis, confiai na palavra do 
meu Filho. Se Ele pôde mudar a água em vinho, também é capaz de fazer do pão e do vinho 
o seu corpo e sangue, entregando aos crentes, neste mistério, o memorial vivo da sua Páscoa 
e tornando-se assim “pão de vida” ». 
55. De certo modo, Maria praticou a sua fé eucarística ainda antes de ser instituída a 
Eucaristia, quando ofereceu o seu ventre virginal para a encarnação do Verbo de Deus. A 
Eucaristia, ao mesmo tempo que evoca a paixão e a ressurreição, coloca-se no 
prolongamento da encarnação. E Maria, na anunciação, concebeu o Filho divino também na 
realidade física do corpo e do sangue, em certa medida antecipando n'Ela o que se realiza 
sacramentalmente em cada crente quando recebe, no sinal do pão e do vinho, o corpo e o 
sangue do Senhor. 
Existe, pois, uma profunda analogia entre o fiat pronunciado por Maria, em resposta às 
palavras do Anjo, e o amen que cada fiel pronuncia quando recebe o corpo do Senhor. A 
Maria foi-Lhe pedido para acreditar que Aquele que Ela concebia « por obra do Espírito 
Santo » era o « Filho de Deus » (cf. Lc 1, 30-35). Dando continuidade à fé da Virgem Santa, 
no mistério eucarístico é-nos pedido para crer que aquele mesmo Jesus, Filho de Deus e 



Filho de Maria, Se torna presente nos sinais do pão e do vinho com todo o seu ser humano-
divino. 
« Feliz d'Aquela que acreditou » (Lc 1, 45): Maria antecipou também, no mistério da 
encarnação, a fé eucarística da Igreja. E, na visitação, quando leva no seu ventre o Verbo 
encarnado, de certo modo Ela serve de « sacrário » – o primeiro « sacrário » da história –, 
para o Filho de Deus, que, ainda invisível aos olhos dos homens, Se presta à adoração de 
Isabel, como que « irradiando » a sua luz através dos olhos e da voz de Maria. E o olhar 
extasiado de Maria, quando contemplava o rosto de Cristo recém-nascido e O estreitava nos 
seus braços, não é porventura o modelo inatingível de amor a que se devem inspirar todas as 
nossas comunhões eucarísticas? 
56. Ao longo de toda a sua existência ao lado de Cristo, e não apenas no Calvário, Maria 
viveu a dimensão sacrificial da Eucaristia. Quando levou o menino Jesus ao templo de 
Jerusalém, « para O apresentar ao Senhor » (Lc 2, 22), ouviu o velho Simeão anunciar que 
aquele Menino seria « sinal de contradição » e que uma « espada » havia de trespassar 
também a alma d'Ela (cf. Lc 2, 34-35). Assim foi vaticinado o drama do Filho crucificado e de 
algum modo prefigurado o « stabat Mater » aos pés da Cruz. Preparando-Se dia a dia para o 
Calvário, Maria vive uma espécie de « Eucaristia antecipada », dir-se-ia uma « comunhão 
espiritual » de desejo e oferta, que terá o seu cumprimento na união com o Filho durante a 
Paixão, e manifestar-se-á depois, no período pós-pascal, na sua participação na celebração 
eucarística, presidida pelos Apóstolos, como « memorial » da Paixão. 
Impossível imaginar os sentimentos de Maria, ao ouvir dos lábios de Pedro, João, Tiago e 
restantes apóstolos as palavras da Última Ceia: « Isto é o meu corpo que vai ser entregue por 
vós » (Lc 22, 19). Aquele corpo, entregue em sacrifício e presente agora nas espécies 
sacramentais, era o mesmo corpo concebido no seu ventre! Receber a Eucaristia devia 
significar para Maria quase acolher de novo no seu ventre aquele coração que batera em 
uníssono com o d'Ela e reviver o que tinha pessoalmente experimentado junto da Cruz. 
57. « Fazei isto em memória de Mim » (Lc 22, 19). No « memorial » do Calvário, está presente 
tudo o que Cristo realizou na sua paixão e morte. Por isso, não pode faltar o que Cristo fez 
para com sua Mãe em nosso favor. De facto, entrega-Lhe o discípulo predilecto e, nele, 
entrega cada um de nós: « Eis aí o teu filho ». E de igual modo diz a cada um de nós também: 
« Eis aí a tua mãe » (cf. Jo 19, 26-27). 
Viver o memorial da morte de Cristo na Eucaristia implica também receber continuamente 
este dom. Significa levar connosco – a exemplo de João – Aquela que sempre de novo nos é 
dada como Mãe. Significa ao mesmo tempo assumir o compromisso de nos conformarmos 
com Cristo, entrando na escola da Mãe e aceitando a sua companhia. Maria está presente, 
com a Igreja e como Mãe da Igreja, em cada uma das celebrações eucarísticas. Se Igreja e 
Eucaristia são um binómio indivisível, o mesmo é preciso afirmar do binómio Maria e 
Eucaristia. Por isso mesmo, desde a antiguidade é unânime nas Igrejas do Oriente e do 
Ocidente a recordação de Maria na celebração eucarística. 
58. Na Eucaristia, a Igreja une-se plenamente a Cristo e ao seu sacrifício, com o mesmo 
espírito de Maria. Tal verdade pode-se aprofundar relendo o Magnificat em perspectiva 
eucarística. De facto, como o cântico de Maria, também a Eucaristia é primariamente louvor e 
acção de graças. Quando exclama: « A minha alma glorifica ao Senhor e o meu espírito exulta 
de alegria em Deus meu Salvador », Maria traz no seu ventre Jesus. Louva o Pai « por » 
Jesus, mas louva-O também « em » Jesus e « com » Jesus. É nisto precisamente que 
consiste a verdadeira « atitude eucarística ». 
Ao mesmo tempo Maria recorda as maravilhas operadas por Deus ao longo da história da 
salvação, segundo a promessa feita aos nossos pais (cf. Lc 1, 55), anunciando a maravilha 
mais sublime de todas: a encarnação redentora. Enfim, no Magnificat está presente a tensão 



escatológica da Eucaristia. Cada vez que o Filho de Deus Se torna presente entre nós na 
« pobreza » dos sinais sacramentais, pão e vinho, é lançado no mundo o germe daquela 
história nova, que verá os poderosos « derrubados dos seus tronos » e « exaltados os 
humildes » (cf. Lc 1, 52). Maria canta aquele « novo céu » e aquela « nova terra », cuja 
antecipação e em certa medida a « síntese » programática se encontram na Eucaristia. Se o 
Magnificat exprime a espiritualidade de Maria, nada melhor do que esta espiritualidade nos 
pode ajudar a viver o mistério eucarístico. Recebemos o dom da Eucaristia, para que a nossa 
vida, à semelhança da de Maria, seja toda ela um magnificat!   
    
CONCLUSÃO 
59. « Ave, verum corpus natum de Maria Virgine ». Celebrei há poucos anos as bodas de ouro 
do meu sacerdócio. Hoje tenho a graça de oferecer à Igreja esta encíclica sobre a Eucaristia, 
na Quinta-feira Santa do meu vigésimo quinto ano de ministério petrino. Faço-o com o 
coração cheio de gratidão. Há mais de meio século todos os dias, a começar daquele 2 de 
Novembro de 1946 quando celebrei a minha Missa Nova na cripta de S. Leonardo na catedral 
do Wawel, em Cracóvia, os meus olhos concentram-se sobre a hóstia e sobre o cálice onde o 
tempo e o espaço de certo modo estão « contraídos » e o drama do Gólgota é representado 
ao vivo, desvendando a sua misteriosa « contemporaneidade ». Cada dia pôde a minha fé 
reconhecer no pão e no vinho consagrados aquele Viandante divino que um dia Se pôs a 
caminho com os dois discípulos de Emaús para abrir-lhes os olhos à luz e o coração à 
esperança (cf. Lc 24, 13-35). 
Deixai, meus queridos irmãos e irmãs, que dê com íntima emoção, em companhia e para 
conforto da vossa fé, o meu testemunho de fé na Eucaristia: « Ave, verum corpus natum de 
Maria Virgine, / vere passum, immolatum, in cruce pro homine! ». Eis aqui o tesouro da Igreja, 
o coração do mundo, o penhor da meta pela qual, mesmo inconscientemente, suspira todo o 
homem. Mistério grande, que nos excede – é certo – e põe a dura prova a capacidade da 
nossa mente em avançar para além das aparências. Aqui os nossos sentidos falham – 
« visus, tactus, gustus in te fallitur », diz-se no hino Adoro te devote –; mas basta-nos 
simplesmente a fé, radicada na palavra de Cristo que nos foi deixada pelos Apóstolos. Como 
Pedro no fim do discurso eucarístico, segundo o Evangelho de João, deixai que eu repita a 
Cristo, em nome da Igreja inteira, em nome de cada um de vós: « Senhor, para quem 
havemos nós de ir? Tu tens palavras de vida eterna » (Jo 6, 68). 
60. Na aurora deste terceiro milénio, todos nós, filhos da Igreja, somos convidados a progredir 
com renovado impulso na vida cristã. Como escrevi na carta apostólica Novo millennio 
ineunte, « não se trata de inventar um “programa novo”. O programa já existe: é o mesmo de 
sempre, expresso no Evangelho e na Tradição viva. Concentra-se em última análise, no 
próprio Cristo, que temos de conhecer, amar, imitar, para n'Ele viver a vida trinitária e com Ele 
transformar a história até à sua plenitude na Jerusalém celeste ».(103) A concretização deste 
programa de um renovado impulso na vida cristã passa pela Eucaristia. 
Cada esforço de santidade, cada iniciativa para realizar a missão da Igreja, cada aplicação 
dos planos pastorais deve extrair a força de que necessita do mistério eucarístico e orientar-
se para ele como o seu ponto culminante. Na Eucaristia, temos Jesus, o seu sacrifício 
redentor, a sua ressurreição, temos o dom do Espírito Santo, temos a adoração, a obediência 
e o amor ao Pai. Se transcurássemos a Eucaristia, como poderíamos dar remédio à nossa 
indigência? 
61. O mistério eucarístico – sacrifício, presença, banquete – não permite reduções nem 
instrumentalizações; há-de ser vivido na sua integridade, quer na celebração, quer no 
colóquio íntimo com Jesus acabado de receber na comunhão, quer no período da adoração 
eucarística fora da Missa. Então a Igreja fica solidamente edificada, e exprime-se o que ela é 



verdadeiramente: una, santa, católica e apostólica; povo, templo e família de Deus; corpo e 
esposa de Cristo, animada pelo Espírito Santo; sacramento universal de salvação e 
comunhão hierarquicamente organizada. 
O caminho que a Igreja percorre nestes primeiros anos do terceiro milénio é também caminho 
de renovado empenho ecuménico. Os últimos decénios do segundo milénio, com o seu 
apogeu no Grande Jubileu do ano 2000, impeliram-nos nesta direcção, convidando todos os 
baptizados a corresponderem à oração de Jesus « ut unum sint » (Jo 17, 11). É um caminho 
longo, cheio de obs- táculos que superam a capacidade humana; mas temos a Eucaristia e, 
na sua presença, podemos ouvir no fundo do coração, como que dirigidas a nós, as mesmas 
palavras que ouviu o profeta Elias: « Levanta-te e come, porque ainda tens um caminho longo 
a percorrer » (1 Re 19, 7). O tesouro eucarístico, que o Senhor pôs à nossa disposição, incita-
nos para a meta que é a sua plena partilha com todos os irmãos, aos quais estamos unidos 
pelo mesmo Baptismo. Mas para não desperdiçar esse tesouro, é preciso respeitar as 
exigências que derivam do facto de ele ser sacramento da comunhão na fé e na sucessão 
apostólica. 
Dando à Eucaristia todo o realce que merece e procurando com todo o cuidado não atenuar 
nenhuma das suas dimensões ou exigências, damos provas de estar verdadeiramente 
conscientes da grandeza deste dom. A isto nos convida uma tradição ininterrupta desde os 
primeiros séculos, que mostra a comunidade cristã vigilante na defesa deste « tesouro ». 
Movida pelo amor, a Igreja preocupa-se em transmitir às sucessivas gerações cristãs a fé e a 
doutrina sobre o mistério eucarístico, sem perder qualquer fragmento. E não há perigo de 
exagerar no cuidado que lhe dedicamos, porque, « neste sacramento, se condensa todo o 
mistério da nossa salvação ».(104) 
62. Meus queridos irmãos e irmãs, vamos à escola dos Santos, grandes intérpretes da 
verdadeira piedade eucarística. Neles, a teologia da Eucaristia adquire todo o brilho duma 
vivência, « contagia-nos » e, por assim dizer, nos « abrasa ». Ponhamo-nos sobretudo à 
escuta de Maria Santíssima, porque n'Ela, como em mais ninguém, o mistério eucarístico 
aparece como o mistério da luz. Olhando-A, conhecemos a força transformadora que possui a 
Eucaristia. N'Ela, vemos o mundo renovado no amor. Contemplando-A elevada ao Céu em 
corpo e alma, vemos um pedaço do « novo céu » e da « nova terra » que se hão-de abrir 
diante dos nossos olhos na segunda vinda de Cristo. A Eucaristia constitui aqui na terra o seu 
penhor e, de algum modo, antecipação: «  Veni, Domine Iesu » (Ap 22, 20)! 
Nos sinais humildes do pão e do vinho transubstanciados no seu corpo e sangue, Cristo 
caminha connosco, como nossa força e nosso viático, e torna-nos testemunhas de esperança 
para todos. Se a razão experimenta os seus limites diante deste mistério, o coração iluminado 
pela graça do Espírito Santo intui bem como comportar-se, entranhando-se na adoração e 
num amor sem limites. 
Façamos nossos os sentimentos de S. Tomás de Aquino, máximo teólogo e ao mesmo tempo 
cantor apaixonado de Jesus eucarístico, e deixemos que o nosso espírito se abra também na 
esperança à contemplação da meta pela qual suspira o coração, sedento como é de alegria e 
de paz: 
« Bone Pastor, panis vere 
Iesu, notri miserere... ». 
« Bom Pastor, pão da verdade, 
Tende de nós piedade, 
Conservai-nos na unidade, 
Extingui nossa orfandade 
E conduzi-nos ao Pai. 



Aos mortais dando comida 
Dais também o pão da vida: 
Que a família assim nutrida 
Seja um dia reunida 
Aos convivas lá do Céu ». 
  
Dado em Roma, junto de S. Pedro, no dia 17 de Abril, Quinta-feira Santa, do ano 2003, 
vigésimo quinto do meu Pontificado e Ano do Rosário. 
  
IOANNES PAULUS II 
 
Disponível em : http://www.paroquiapiedade.com.br  


