CARTA ENCICLICA
ECCLESIA DE EUCHARISTIA
DO SUMO PONTIFICE
JOAO PAULO II

AOS BISPOS
AOS PRESBITEROS E DIACONOS
AS PESSOAS CONSAGRADAS
E A TODOS OS FIEIS LEIGOS
SOBRE A EUCARISTIA
NA SUA RELACAO COM A IGREJA

INTRODUCAO

1. A Igreja vive da Eucaristia. Esta verdade ndo exprime apenas uma experiéncia diaria de fe,
mas contém em sintese o préprio nucleo do mistério da Igreja. E com alegria que ela
experimenta, de diversas maneiras, a realizagdo incessante desta promessa: « Eu estarei
sempre convosco, até ao fim do mundo » (Mt 28, 20); mas, na sagrada Eucaristia, pela
conversao do pao e do vinho no corpo e no sangue do Senhor, goza desta presenca com uma
intensidade sem par. Desde o Pentecostes, quando a Igreja, povo da nova alianga, iniciou a
sua peregrinacao para a patria celeste, este sacramento divino foi ritmando os seus dias,
enchendo-os de consoladora esperanca.

O Concilio Vaticano Il justamente afirmou que o sacrificio eucaristico é « fonte e centro de
toda a vida crista ».(1)Com efeito, « na santissima Eucaristia, esta contido todo o tesouro
espiritual da Igreja, isto €, o préprio Cristo, a nossa Pascoa e 0 pao vivo que da aos homens a
vida mediante a sua carne vivificada e vivificadora pelo Espirito Santo ».(2) Por isso, o olhar
da Igreja volta-se continuamente para o seu Senhor, presente no sacramento do Altar, onde
descobre a plena manifestacao do seu imenso amor.

2. Durante o Grande Jubileu do ano 2000, pude celebrar a Eucaristia no Cenaculo de
Jerusalém, onde, segundo a tradicdo, o proprio Cristo a realizou pela primeira vez. O
Cenaculo € o lugar da instituicdo deste santissimo sacramento. Foi 14 que Jesus tomou nas
suas maos o pao, partiu-o e deu-o aos seus discipulos, dizendo: « Tomai, todos, € comei: Isto
€ 0 meu Corpo que sera entregue por vos » (cf. Mt 26, 26; Lc 22, 19; 1 Cor 11, 24). Depois,
tomou nas suas maos o calice com vinho e disse-lhes: « Tomai, todos, e bebei: Este € o calice
do meu Sangue, o Sangue da nova e eterna alianga, que sera derramado por vos e por todos
para remissao dos pecados » (cf. Mc 14, 24; Lc 22, 20; 1 Cor 11, 25). Dou gragas ao Senhor
Jesus por me ter permitido repetir no mesmo lugar, obedecendo ao seu mandato: « Fazei isto
em memoria de Mim » (Lc 22, 19), as palavras por Ele pronunciadas ha dois mil anos.

Teriam os Apostolos, que tomaram parte na Ultima Ceia, entendido o significado das palavras
saidas dos labios de Cristo? Talvez ndo. Aquelas palavras seriam esclarecidas plenamente s6
no fim do Triduum Sacrum, ou seja, aquele periodo de tempo que vai da tarde de Quinta-feira
Santa até a manha do Domingo de Pascoa. Nestes dias, esta contido o mysterium paschale;
neles esta incluido também o mysterium eucharisticum.

3. Do mistério pascal nasce a Igreja. Por isso mesmo a Eucaristia, que é o sacramento por
exceléncia do mistério pascal, esta colocada no centro da vida eclesial. Isto é visivel desde as
primeiras imagens da Igreja que nos dao os Actos do Apdstolos: « Eram assiduos ao ensino
dos Apéstolos, a unido fraterna, a fraccdo do pao, e as oragdes » (2, 42). Na « fraccdo do
pao », é evocada a Eucaristia. Dois mil anos depois, continuamos a realizar aquela imagem
primordial da Igreja. E, ao fazé-lo na celebragao eucaristica, os olhos da alma voltam-se para
o Triduo Pascal: para o que se realizou na noite de Quinta-feira Santa, durante a Ultima Ceia,



e nas horas sucessivas. De facto, a instituicdo da Eucaristia antecipava, sacramentalmente,
0s acontecimentos que teriam lugar pouco depois, a comecar da agonia no Getsémani.
Revemos Jesus que sai do Cenaculo, desce com os discipulos, atravessa a torrente do
Cedron e chega ao Horto das Oliveiras. Existem ainda hoje naquele lugar algumas oliveiras
muito antigas; talvez tenham sido testemunhas do que aconteceu junto delas naquela noite,
quando Cristo, em oragao, sentiu uma angustia mortal « e 0 seu suor tornou-se-Lhe como
grossas gotas de sangue, que caiam na terra » (Lc 22, 44). O sangue que, pouco antes, tinha
entregue a Igreja como vinho de salvacdo no sacramento eucaristico, comecava a ser
derramado; a sua efusdao completar-se-ia depois no Gélgota, tornando-se o instrumento da
nossa redencao: « Cristo, vindo como Sumo Sacerdote dos bens futuros [...] entrou uma sé
vez no Santo dos Santos, ndo com o sangue dos carneiros ou dos bezerros, mas com 0 seu
proprio sangue, tendo obtido uma redencao eterna » (Heb 9, 11-12).

4. A hora da nossa redencdo. Embora profundamente turvado, Jesus nao foge ao ver chegar
a sua « hora»: « E que direi Eu? Pai, salva-Me desta hora? Mas por causa disto é que
cheguei a esta hora! » (Jo 12, 27). Quer que os discipulos Lhe fagam companhia, mas deve
experimentar a soliddo e o abandono: « Nem sequer pudestes vigiar uma hora Comigo. Vigiai
e orai para ndo cairdes em tentacao » (Mt 26, 40-41). Aos pés da cruz, estard apenas Joao ao
lado de Maria e das piedosas mulheres. A agonia no Getsémani foi o preludio da agonia na
cruz de Sexta-feira Santa. A hora santa, a hora da redencdo do mundo. Quando se celebra a
Eucaristia na basilica do Santo Sepulcro, em Jerusalém, volta-se de modo quase palpavel a
« hora » de Jesus, a hora da cruz e da glorificagdo. Até aquele lugar e aquela hora se deixa
transportar em espirito cada presbitero ao celebrar a Santa Missa, juntamente com a
comunidade cristd que nela participa.

« Foi crucificado, morto e sepultado; desceu a mansdo dos mortos; ressuscitou ao terceiro
dia ». Estes artigos da profissdo de fé ecoam nas seguintes palavras de contemplagcéao e
proclamagao: Ecce lignum crucis in quo salus mundi pependit. Venite adoremus - « Eis o
madeiro da Cruz, no qual esteve suspenso o Salvador do mundo. Vinde adoremos! » E o
convite que a Igreja faz a todos na tarde de Sexta-feira Santa. E, quando voltar novamente a
cantar ja no tempo pascal, sera para proclamar: Surrexit Dominus de sepulcro qui pro nobis
pependit in ligno. Alleluia - « Ressuscitou do sepulcro o Senhor que por nés esteve suspenso
no madeiro. Aleluia ».

5. Mysterium fidei! - « Mistério da fé ». Quando o sacerdote pronuncia ou canta estas
palavras, os presentes aclamam: « Anunciamos, Senhor, a vossa morte, proclamamos a
vossa ressurrei¢do. Vinde, Senhor Jesus! ».

Com estas palavras ou outras semelhantes, a Igreja, ao mesmo tempo que apresenta Cristo
no mistério da sua Paixao, revela também o seu proprio mistério: Ecclesia de Eucharistia. Se
€ com o dom do Espirito Santo, no Pentecostes, que a Igreja nasce e se encaminha pelas
estradas do mundo, um momento decisivo da sua formagao foi certamente a instituicao da
Eucaristia no Cenéaculo. O seu fundamento e a sua fonte é todo o Triduum Paschale, mas este
esta de certo modo guardado, antecipado e « concentrado » para sempre no dom eucaristico.
Neste, Jesus Cristo entregava a Igreja a actualizacdo perene do mistério pascal. Com ele,
instituia uma misteriosa « contemporaneidade » entre aquele Triduum e o arco inteiro dos
séculos.

Este pensamento suscita em noés sentimentos de grande e reconhecido enlevo. Ha, no evento
pascal e na Eucaristia que o actualiza ao longo dos séculos, uma « capacidade » realmente
imensa, na qual esta contida a histoéria inteira, enquanto destinataria da graca da redencao.
Este enlevo deve invadir sempre a assembleia eclesial reunida para a celebracéo eucaristica;
mas, de maneira especial, deve inundar o ministro da Eucaristia, o qual, pela faculdade
recebida na Ordenacao sacerdotal, realiza a consagracgao; é ele, com o poder que lhe vem de



Cristo, do Cenéculo, que pronuncia: « Isto € 0 meu Corpo que sera entregue por vos »; « este
€ o calice do meu Sangue, [...] que sera derramado por vés ». O sacerdote pronuncia estas
palavras ou, antes, coloca a sua boca e a sua voz a disposicdo d’Aquele que as pronunciou
no Cenaculo e quis que fossem repetidas de geracdo em geragao por todos aqueles que, na
Igreja, participam ministerialmente do seu sacerdocio.

6. E este «enlevo » eucaristico que desejo despertar com esta carta enciclica, que da
continuidade a heranga jubilar que quis entregar a Igreja com a carta apostélica Novo
millennio ineunte e 0 seu coroamento mariano — a carta apostolica Rosarium Virginis Marize.
Contemplar o rosto de Cristo e contempla-lo com Maria é o « programa » que propus a Igreja
na aurora do terceiro milénio, convidando-a a fazer-se ao largo no mar da histéria langando-se
com entusiasmo na nova evangelizacdao. Contemplar Cristo implica saber reconhecé-Lo onde
quer que Ele Se manifeste, com as suas diversas presengas mas sobretudo no sacramento
vivo do seu corpo e do seu sangue. A Igreja vive de Jesus eucaristico, por Ele é nutrida, por
Ele é iluminada. A Eucaristia é mistério de fé e, a0 mesmo tempo, « mistério de
luz ».(3)Sempre que a Igreja a celebra, os fiéis podem de certo modo reviver a experiéncia
dos dois discipulos de Emaus: « Abriram-se-lhes os olhos e reconheceram-No » (Lc 24, 31).

7. Desde quando iniciei o ministério de Sucessor de Pedro, sempre quis contemplar a Quinta-
feira Santa, dia da Eucaristia e do Sacerdécio, com um sinal de particular atengédo enviando
uma carta a todos os sacerdotes do mundo. Neste vigésimo quinto ano do meu Pontificado,
desejo envolver mais plenamente a Igreja inteira nesta reflexao eucaristica para agradecer ao
Senhor especialmente pelo dom da Eucaristia e do sacerddcio: « Dom e mistério ».(4) Se, ao
proclamar o Ano do Rosério, quis pdr este meu vigésimo quinto ano sob o signo da
contemplacdo de Cristo na escola de Maria, ndo posso deixar passar esta Quinta-feira Santa
de 2003 sem me deter diante do «rosto eucaristico » de Jesus, propondo a Igreja, com
renovado ardor, a centralidade da Eucaristia. Dela vive a Igreja; nutre-se deste « pao vivo ».
Por isso senti a necessidade de exortar a todos a experimenta-lo sempre de novo.

8. Quando penso na Eucaristia e olho para a minha vida de sacerdote, de Bispo, de Sucessor
de Pedro, espontaneamente ponho-me a recordar tantos momentos e lugares onde tive a dita
de celebra-la. Recordo a igreja paroquial de Niegowi¢, onde desempenhei 0 meu primeiro
encargo pastoral, a colegiada de S. Floriano em Cracdvia, a catedral do Wawel, a basilica de
S. Pedro e tantas basilicas e igrejas de Roma e do mundo inteiro. Pude celebrar a Santa
Missa em capelas situadas em caminhos de montanha, nas margens dos lagos, a beira do
mar; celebrei-a em altares construidos nos estadios, nas pragas das cidades... Este cenario
tdo variado das minhas celebragbes eucaristicas faz-me experimentar intensamente o seu
caracter universal e, por assim dizer, cdsmico. Sim, cosmico! Porque mesmo quando tem
lugar no pequeno altar duma igreja da aldeia, a Eucaristia é sempre celebrada, de certo modo,
sobre o altar do mundo. Une o céu e a terra. Abraga e impregna toda a criagdo. O Filho de
Deus fez-Se homem para, num supremo acto de louvor, devolver toda a criacdo Aquele que a
fez surgir do nada. Assim, Ele, o sumo e eterno Sacerdote, entrando com o sangue da sua
cruz no santuério eterno, devolve ao Criador e Pai toda a criagao redimida. Fa-lo através do
ministério sacerdotal da Igreja, para gléria da Santissima Trindade. Verdadeiramente este é o
mysterium fidei que se realiza na Eucaristia: 0 mundo saido das méos de Deus criador volta a
Ele redimido por Cristo.

9. A Eucaristia, presenca salvifica de Jesus na comunidade dos fiéis e seu alimento espiritual,
€ 0 que de mais precioso pode ter a Igreja no seu caminho ao longo da histéria. Assim se
explica a cuidadosa atengdo que ela sempre reservou ao mistério eucaristico, uma atengao
gue sobressai com autoridade no magistério dos Concilios e dos Sumos Pontifices. Como nao
admirar as exposigdes doutrinais dos decretos sobre a Santissima Eucaristia e sobre o Santo
Sacrificio da Missa promulgados pelo Concilio de Trento? Aquelas paginas guiaram a teologia




e a catequese nos séculos sucessivos, permanecendo ainda como ponto de referéncia
dogmatico para a incessante renovacao e crescimento do povo de Deus na sua fé e amor a
Eucaristia. Em tempos mais recentes, ha que mencionar trés enciclicas: a enciclica Mirae
caritatis de Ledo Xlll (28 de Maio de 1902),(5) a enciclica Mediator Dei de Pio XIlI (20 de
Novembro de 1947) (6) e a enciclica Mysterium fidei de Paulo VI (3 de Setembro de 1965).(7)
O Concilio Vaticano Il, embora nao tenha publicado qualquer documento especifico sobre o
mistério eucaristico, todavia ilustra os seus varios aspectos no conjunto dos documentos,
especialmente na constituicdo dogmatica sobre a Igreja Lumen gentium e na constituicao
sobre a sagrada Liturgia Sacrosanctum concilium.

Eu mesmo, nos primeiros anos do meu ministério apostolico na Catedra de Pedro, tive
oportunidade de tratar alguns aspectos do mistério eucaristico e da sua incidéncia na vida
daquele que € o seu ministro, com a carta apostélica Dominicae Cenae (24 de Fevereiro de
1980).(8) Hoje retomo o fio daquele discurso com o coragdo transbordante de emocao e
gratiddo, dando eco as palavras do Salmista: « Que darei eu ao Senhor por todos 0s seus
beneficios? Elevarei o célice da salvagéo invocando o nome do Senhor » (Sal 116/115, 12-
13).

10. A este esforco de anuncio por parte do Magistério correspondeu um crescimento interior
da comunidade cristd. Nao ha duvida que a reforma liturgica do Concilio trouxe grandes
vantagens para uma participagdo mais consciente, activa e frutuosa dos fiéis no santo
sacrificio do altar. Mais ainda, em muitos lugares, € dedicado amplo espago a adoragdo do
Santissimo Sacramento, tornando-se fonte inesgotavel de santidade. A devota participacéao
dos fiéis na procissao eucaristica da solenidade do Corpo e Sangue de Cristo € uma graca do
Senhor que anualmente enche de alegria quantos nela participam. E mais sinais positivos de
fé e de amor eucaristicos se poderiam mencionar.

A par destas luzes, ndo faltam sombras, infelizmente.De facto, ha lugares onde se verifica um
abandono quase completo do culto de adoracao eucaristica. Num contexto eclesial ou outro,
existem abusos que contribuem para obscurecer a recta fé e a doutrina catdlica acerca deste
admiravel sacramento. As vezes transparece uma compreensdo muito redutiva do mistério
eucaristico. Despojado do seu valor sacrificial, é vivido como se em nada ultrapassasse o
sentido e o valor de um encontro fraterno ao redor da mesa. Além disso, a necessidade do
sacerddcio ministerial, que assenta na sucessao apostélica, fica as vezes obscurecida, e a
sacramentalidade da Eucaristia é reduzida a simples eficacia do anuncio. Aparecem depois,
aqui e além, iniciativas ecuménicas que, embora bem intencionadas, levam a praticas na
Eucaristia contrarias a disciplina que serve a Igreja para exprimir a sua fé. Como nao
manifestar profunda magoa por tudo isto? A Eucaristia € um dom demasiado grande para
suportar ambiguidades e redugoes.

Espero que esta minha carta enciclica possa contribuir eficazmente para dissipar as sombras
de doutrinas e praticas nao aceitaveis, a fim de que a Eucaristia continue a resplandecer em
todo o fulgor do seu mistério.

CAPITULOI

MISTERIO DA FE

11. « O Senhor Jesus, na noite em que foi entregue » (1 Cor 11, 23), instituiu o sacrificio
eucaristico do seu corpo e sangue. As palavras do apostolo Paulo recordam-nos as
circunstancias dramaticas em que nasceu a Eucaristia.Esta tem indelevelmente inscrito nela o
evento da paixao e morte do Senhor. Nao é s6 a sua evocacao, mas presenca sacramental. E
o sacrificio da cruz que se perpetua através dos séculos.(9) Esta verdade esta claramente
expressa nas palavras com que o povo, no rito latino, responde a proclamacao « mistério da
fé » feita pelo sacerdote: « Anunciamos, Senhor, a vossa morte ».



A Igreja recebeu a Eucaristia de Cristo seu Senhor, ndo como um dom, embora precioso,
entre muitos outros, mas como o dom por exceléncia, porque dom d'Ele mesmo, da sua
Pessoa na humanidade sagrada, e também da sua obra de salvacdo. Esta nao fica
circunscrita no passado, pois «tudo o que Cristo é, tudo o que fez e sofreu por todos os
homens, participa da eternidade divina, e assim transcende todos os tempos e em todos se
torna presente ».(10)

Quando a Igreja celebra a Eucaristia, memorial da morte e ressurreigao do seu Senhor, este
acontecimento central de salvacao torna-se realmente presente e « realiza-se também a obra
da nossa redencédo ».(11) Este sacrificio é tdo decisivo para a salvagdo do género humano
que Jesus Cristo realizou-o e s6 voltou ao Pai depois de nos ter deixado o meio para dele
participarmos como se tivéssemos estado presentes. Assim cada fiel pode tomar parte nela,
alimentando-se dos seus frutos inexauriveis. Esta é a fé que as geragdes cristas viveram ao
longo dos séculos, e que o magistério da Igreja tem continuamente reafirmado com jubilosa
gratiddao por dom tédo inestimavel.(12) E esta verdade que desejo recordar mais uma vez,
colocando-me convosco, meus queridos irmaos e irmas, em adoracao diante deste Mistério:
mistério grande, mistério de misericordia. Que mais poderia Jesus ter feito por
nés?Verdadeiramente, na Eucaristia demonstra-nos um amor levado até ao « extremo » (cf.
Jo 13, 1), um amor sem medida.

12. Este aspecto de caridade universal do sacramento eucaristico esta fundado nas préprias
palavras do Salvador. Ao institui-lo, ndo Se limitou a dizer « isto € 0 meu corpo », «isto é o
meu sangue », mas acrescenta: « entregue por voés (...) derramado por vos » (Lc 22, 19-20).
Nao se limitou a afirmar que o que lhes dava a comer e a beber era 0 seu corpo e 0 seu
sangue, mas exprimiu também o seu valor sacrificial, tornando sacramentalmente presente o
seu sacrificio, que algumas horas depois realizaria na cruz pela salvagéo de todos. « A Missa
€, ao mesmo tempo e inseparavelmente, o memorial sacrificial em que se perpetua o sacrificio
da cruz e o banquete sagrado da comunh&o do corpo e sangue do Senhor ».(13)

A lgreja vive continuamente do sacrificio redentor, e tem acesso a ele ndo sé através duma
lembranca cheia de fé, mas também com um contacto actual, porque este sacrificio volta a
estar presente, perpetuando-se, sacramentalmente, em cada comunidade que o oferece pela
mao do ministro consagrado. Deste modo, a Eucaristia aplica aos homens de hoje a
reconciliacdo obtida de uma vez para sempre por Cristo para humanidade de todos os
tempos. Com efeito, « o sacrificio de Cristo e o sacrificio da Eucaristia sdo um unico
sacrificio ».(14) Ja o afirmava em palavras expressivas S. Jodo Cris6stomo: « Noés
oferecemos sempre o mesmo Cordeiro, e ndo um hoje € amanha outro, mas sempre o
mesmo. Por este motivo, o sacrificio € sempre um s6. [...] Também agora estamos a oferecer
a mesma vitima que entéo foi oferecida e que jamais se exaurira ».(15)

A Missa torna presente o sacrificio da cruz; ndo é mais um, nem o multiplica.(16) O que se
repete é a celebracdo memorial, a « exposicao memorial » (memorialis demonstratio),(17) de
modo que o Unico e definitivo sacrificio redentor de Cristo se actualiza incessantemente no
tempo. Portanto, a natureza sacrificial do mistério eucaristico ndo pode ser entendida como
algo isolado, independente da cruz ou com uma referéncia apenas indirecta ao sacrificio do
Calvario.

13. Em virtude da sua intima relacdo com o sacrificio do Gdlgota, a Eucaristia € sacrificio em
sentido préprio, e ndo apenas em sentido genérico como se se tratasse simplesmente da
oferta de Cristo aos fiéis para seu alimento espiritual. Com efeito, 0 dom do seu amor e da sua
obediéncia até ao extremo de dar a vida (cf. Jo 10,17-18) é em primeiro lugar um dom a seu
Pai. Certamente, € um dom em nosso favor, antes em favor de toda a humanidade (cf. Mt 26,
28; Mc 14, 24; Lc 22, 20; Jo 10, 15), mas primariamente um dom ao Pai: « Sacrificio que o Pai



aceitou, retribuindo esta doagéao total de seu Filho, que Se fez “obediente até a morte” (Flp 2,
8), com a sua doacgao paterna, ou seja, com o dom da nova vida imortal na ressurrei¢cao ».(18)
Ao entregar a Igreja o seu sacrificio, Cristo quis também assumir o sacrificio espiritual da
Igreja, chamada por sua vez a oferecer-se a si prépria juntamente com o sacrificio de Cristo.
Assim no-lo ensina o Concilio Vaticano Il: « Pela participagdo no sacrificio eucaristico de
Cristo, fonte e centro de toda a vida crista, [os fiéis] oferecem a Deus a vitima divina e a si
mesmos juntamente com ela ».(19)

14. A Péascoa de Cristo inclui, juntamente com a paixdo e morte, a sua ressurrei¢gdo. Assim o
lembra a aclamacdo da assembleia depois da consagracdo: « Proclamamos a vossa
ressurreicdo ». Com efeito, o sacrificio eucaristico torna presente ndo s6 o mistério da paixao
e morte do Salvador, mas também o mistério da ressurreicdo, que da ao sacrificio a sua
coroagdo. Por estar vivo e ressuscitado é que Cristo pode tornar-Se « pdo da vida » (Jo 6,
35.48), «pao vivo» (Jo 6, 51), na Eucaristia. S. Ambrésio lembrava aos neofitos esta
verdade, aplicando as suas vidas o acontecimento da ressurreicdo: « Se hoje Cristo é teu, Ele
ressuscita para ti cada dia ».(20) Por sua vez, S. Cirilo de Alexandria sublinhava que a
participagdo nos santos mistérios « € uma verdadeira confisséo e recordagao de que o Senhor
morreu e voltou a vida por nés e em nosso favor ».(21)

15. A reprodugado sacramental na Santa Missa do sacrificio de Cristo coroado pela sua
ressurreicao implica uma presenga muito especial, que — para usar palavras de Paulo VI —
« chama-se “real”, ndo a titulo exclusivo como se as outras presencas nao fossem ‘“reais”,
mas por exceléncia, porque é substancial, e porque por ela se torna presente Cristo completo,
Deus e homem ».(22) Reafirma-se assim a doutrina sempre valida do Concilio de Trento:
« Pela consagragao do pao e do vinho opera-se a conversao de toda a substancia do pao na
substancia do corpo de Cristo nosso Senhor, e de toda a substancia do vinho na substancia
do seu sangue; a esta mudancga, a Igreja catélica chama, de modo conveniente e apropriado,
transubstanciacao ».(23) Verdadeiramente a Eucaristia € mysterium fidei, mistério que supera
0S nossos pensamentos e sO6 pode ser aceite pela fé, como lembram frequentemente as
catequeses patristicas sobre este sacramento divino. « Ndo has-de ver — exorta S. Cirilo de
Jerusalém — o pao e o vinho [consagrados] simplesmente como elementos naturais, porque o
Senhor disse expressamente que sdo 0 seu corpo e 0 seu sangue: a fé t'o assegura, ainda
que os sentidos possam sugerir-te outra coisa ».(24)

« Adoro te devote, latens Deitas »: continuaremos a cantar com S. Tomas, o Doutor Angélico.
Diante deste mistério de amor, a razdo humana experimenta toda a sua limitacao.
Compreende-se como, ao longo dos séculos, esta verdade tenha estimulado a teologia a
arduos esfor¢cos de compreensao.

Sao esforcos louvaveis, tanto mais Uteis e incisivos se capazes de conjugarem O exercicio
critico do pensamento com a « vida de fé » da Igreja, individuada especialmente « no carisma
da verdade » do Magistério e na «intima inteligéncia que experimentam das coisas
espirituais » (25) sobretudo os Santos. Permanece o limite apontado por Paulo VI: « Toda a
explicacao teoldgica que queira penetrar de algum modo neste mistério, para estar de acordo
com a fé catdlica deve assegurar que na sua realidade objectiva, independentemente do
nosso entendimento, o pdo e o vinho deixaram de existir depois da consagracédo, de modo
que a partir desse momento sdo o corpo e o0 sangue adoraveis do Senhor Jesus que estao
realmente presentes diante de nds sob as espécies sacramentais do pao e do vinho ».(26)

16. A eficacia salvifica do sacrificio realiza-se plenamente na comunhao, ao recebermos o
corpo e o sangue do Senhor. O sacrificio eucaristico esta particularmente orientado para a
unido intima dos fiéis com Cristo através da comunhao: recebemo-Lo a Ele mesmo que Se
ofereceu por nds, o seu corpo entregue por ndés na cruz, o seu sangue « derramado por
muitos para a remissdo dos pecados » (Mt 26, 28). Recordemos as suas palavras: « Assim



como o Pai, que vive, Me enviou e Eu vivo pelo Pai, assim também o que Me come vivera por
Mim » (Jo 6, 57). O préprio Jesus nos assegura que tal unido, por Ele afirmada em analogia
com a unido da vida trinitaria, se realiza verdadeiramente. A Eucaristia é verdadeiro banquete,
onde Cristo Se oferece como alimento. A primeira vez que Jesus anunciou este alimento, os
ouvintes ficaram perplexos e desorientados, obrigando o Mestre a insistir na dimensao real
das suas palavras: « Em verdade, em verdade vos digo: Se ndo comerdes a carne do Filho do
Homem e nao beberdes o0 seu sangue, néo tereis a vida em vos » (Jo 6, 53). Nao se trata de
alimento em sentido metaférico, mas « a minha carne é, em verdade, uma comida, e 0 meu
sangue é, em verdade, uma bebida » (Jo 6, 55).

17. Através da comunhdo do seu corpo e sangue, Cristo comunica-nos também o seu
Espirito. Escreve S. Efrém: « Chamou o pao seu corpo vivo, encheu-o de Si proprio e do seu
Espirito. [...] E aquele que o come com fé, come Fogo e Espirito. [...] Tomai e comei-o todos;
e, com ele, comei o Espirito Santo. De facto, é verdadeiramente o meu corpo, € quem 0 come
vivera eternamente ».(27) A Igreja pede este Dom divino, raiz de todos os outros dons, na
epiclese eucaristica. Assim reza, por exemplo, a Divina Liturgia de S. Jodo Criséstomo: « NOs
vos invocamos, pedimos e suplicamos: enviai 0 vosso Santo Espirito sobre todos nos e sobre
estes dons, [...] para que sirvam a quantos deles participarem de purificacdo da alma,
remissdao dos pecados, comunicagdo do Espirito Santo ».(28) E, no Missal Romano, o
celebrante suplica: « Fazei que, alimentando-nos do Corpo e Sangue do vosso Filho, cheios
do seu Espirito Santo, sejamos em Cristo um sé corpo e um so6 espirito ».(29) Assim, pelo
dom do seu corpo e sangue, Cristo aumenta em n6s o dom do seu Espirito, ja infundido no
Baptismo e recebido como « selo » no sacramento da Confirmagao.

18. A aclamacéo do povo depois da consagragao termina com as palavras « Vinde, Senhor
Jesus », justamente exprimindo a tensdo escatolégica que caracteriza a celebracao
eucaristica (cf. 7 Cor 11, 26). A Eucaristia é tensdo para a meta, antegozo da alegria plena
prometida por Cristo (cf. Jo 15, 11); de certa forma, é antecipacdo do Paraiso, « penhor da
futura gloria ».(30)A Eucaristia é celebrada na ardente expectativa de Alguém, ou seja,
« enquanto esperamos a vinda gloriosa de Jesus Cristo nosso Salvador ».(31) Quem se
alimenta de Cristo na Eucaristia ndo precisa de esperar o Além para receber a vida eterna: ja
a possui na terra, como primicias da plenitude futura, que envolverd o homem na sua
totalidade. De facto, na Eucaristia recebemos a garantia também da ressurreicdo do corpo no
fim do mundo: « Quem come a minha carne e bebe o meu sangue tem a vida eterna e Eu
ressuscita-lo-ei no ultimo dia » (Jo 6, 54). Esta garantia da ressurreicao futura deriva do facto
de a carne do Filho do Homem, dada em alimento, ser 0 seu corpo no estado glorioso de
ressuscitado. Pela Eucaristia, assimila-se, por assim dizer, o « segredo » da ressurreigao. Por
isso, S. Inacio de Antioquia justamente definia o P&o eucaristico como «remédio de
imortalidade, antidoto para ndo morrer ».(32)

19. A tensdo escatoldgica suscitada pela Eucaristia exprime e consolida a comunhdo com a
Igreja celeste. Nao € por acaso que, nas Anaforas orientais e nas Oragbes Eucaristicas
latinas, se lembra com veneracao Maria sempre Virgem, Mae do nosso Deus e Senhor Jesus
Cristo, os anjos, os santos apdstolos, os gloriosos martires e todos os santos. Trata-se dum
aspecto da Eucaristia que merece ser assinalado: ao celebrarmos o sacrificio do Cordeiro
unimo-nos a liturgia celeste, associando-nos aquela multidao imensa que grita: « A salvacao
pertence ao nosso Deus, que esta sentado no trono, e ao Cordeiro » (Ap 7, 10). A Eucaristia é
verdadeiramente um pedaco de céu que se abre sobre a terra; € um raio de gléria da
Jerusalém celeste, que atravessa as nuvens da nossa histéria e vem iluminar o nosso
caminho.

20. Consequéncia significativa da tensao escatoldgica presente na Eucaristia é o estimulo que
da a nossa caminhada na histéria, lancando uma semente de activa esperanca na dedicacao



diaria de cada um aos seus proprios deveres. De facto se a visao crista leva a olhar para o
« novo céu » e a «nova terra» (Ap 21, 1), isso ndo enfraquece, antes estimula o nosso
sentido de responsabilidade pela terra presente.(33) Desejo reafirma-lo com vigor ao inicio do
novo milénio, para que os cristdos se sintam ainda mais decididos a ndo descurar 0s seus
deveres de cidadaos terrenos. Tém o dever de contribuir com a luz do Evangelho para a
edificacdo de um mundo a medida do homem e plenamente conforme ao designio de Deus.
Muitos sdo os problemas que obscurecem o horizonte do nosso tempo. Basta pensar quanto
seja urgente trabalhar pela paz, colocar sélidas premissas de justica e solidariedade nas
relagcdes entre os povos, defender a vida humana desde a concepcao até ao seu termo
natural. E também que dizer das mil contradigbes dum mundo « globalizado », onde parece
que os mais débeis, os mais pequenos e os mais pobres pouco podem esperar? E neste
mundo que tem de brilhar a esperanca crista! Foi também para isto que o Senhor quis ficar
connosco na Eucaristia, inserindo nesta sua presenga sacrificial e comensal a promessa
duma humanidade renovada pelo seu amor. E significativo que, no lugar onde os Sinépticos
narram a instituicdo da Eucaristia, o evangelho de Jodo proponha, ilustrando assim o seu
profundo significado, a narracdo do « lava-pés », gesto este que faz de Jesus mestre de
comunhdo e de servico (cf. Jo 13, 1-20). O apostolo Paulo, por sua vez, qualifica como « indi-
gna » duma comunidade cristda a participagdo na Ceia do Senhor que se verifigue num
contexto de discérdia e de indiferenca pelos pobres (cf. 1 Cor 11, 17-22.27-34).(34)

Anunciar a morte do Senhor « até que Ele venha» (7 Cor 11, 26) inclui, para os que
participam na Eucaristia, o compromisso de transformarem a vida, de tal forma que esta se
torne, de certo modo, toda « eucaristica ». Sao precisamente este fruto de transfiguracdo da
existéncia e o empenho de transformar o mundo segundo o Evangelho que fazem brilhar a
tensdo escatoldgica da celebragdo eucaristica e de toda a vida cristda: « Vinde, Senhor
Jesus! » (cf. Ap 22, 20).

CAPITULO Ii

A EUCARISTIA EDIFICA A IGREJA

21. O Concilio Vaticano Il veio recordar que a celebracdo eucaristica esta no centro do
processo de crescimento da Igreja. De facto, depois de afirmar que « a Igreja, ou seja, o
Reino de Cristo ja presente em mistério, cresce visivelmente no mundo pelo poder de
Deus »,(35) querendo de algum modo responder a questdo sobre o modo como cresce,
acrescenta: « Sempre que no altar se celebra o sacrificio da cruz, no qual “Cristo, nossa
Pascoa, foi imolado” (17 Cor 5, 7), realiza-se também a obra da nossa redencdo. Pelo
sacramento do pao eucaristico, ao mesmo tempo € representada e se realiza a unidade dos
fiéis, que constituem um sé corpo em Cristo (cf. 1 Cor 10, 17) ».(36)

Existe um influxo causal da Eucaristia nas proprias origens da Igreja. Os evangelistas
especificam que foram os Doze, os Apdstolos, que estiveram reunidos com Jesus na Ultima
Ceia (cf. Mt 26, 20; Mc 14, 17; Lc 22, 14). Trata-se de um detalhe de notavel importancia,
porque os Apéstolos « foram a semente do novo Israel e ao mesmo tempo a origem da
sagrada Hierarquia ».(37) Ao oferecer-lhes o seu corpo e sangue como alimento, Cristo
envolvia-os misteriosamente no sacrificio que iria consumar-se dentro de poucas horas no
Calvario. De modo analogo a alianga do Sinai, que foi selada com um sacrificio e a asperséo
do sangue,(38) os gestos e as palavras de Jesus na Ultima Ceia lancavam os alicerces da
nova comunidade messianica, povo da nova alianga.

No Cenaculo, os Apéstolos, tendo aceite o convite de Jesus: « Tomai, comei [...]. Bebei dele
todos » (Mt 26, 26.27), entraram pela primeira vez em comunhao sacramental com Ele. Desde
entdo e até ao fim dos séculos, a Igreja edifica-se através da comunhdo sacramental com o



Filho de Deus imolado por nés: « Fazei isto em minha meméoria [...]. Todas as vezes que 0
beberdes, fazei-o em minha meméria » (1 Cor 11, 24-25; cf. Lc 22, 19).

22. A incorporagdo em Cristo, realizada pelo Baptismo, renova-se e consolida-se
continuamente através da participacao no sacrificio eucaristico, sobretudo na sua forma plena
que € a comunhao sacramental. Podemos dizer ndo s6 que cada um de nos recebe Cristo,
mas também que Cristo recebe cada um de nos. Ele intensifica a sua amizade connosco:
« Chamei-vos amigos » (Jo 15, 14). Mais ainda, nds vivemos por Ele: « O que Me come vivera
por Mim » (Jo 6, 57). Na comunhao eucaristica, realiza-se de modo sublime a inabitacao
mutua de Cristo e do discipulo: « Permanecei em Mim e Eu permanecerei em vés » (Jo 15, 4).
Unindo-se a Cristo, 0 povo da nova alianga nao se fecha em si mesmo; pelo contrario, torna-
se « sacramento » para a humanidade,(39) sinal e instrumento da salvacao realizada por
Cristo, luz do mundo e sal da terra (cf. Mt 5, 13-16) para a redencéo de todos.(40) A missao
da Igreja esta em continuidade com a de Cristo: « Assim como o Pai Me enviou, também Eu
vos envio a vés » (Jo 20, 21). Por isso, a Igreja tira a forga espiritual de que necessita para
levar a cabo a sua missao da perpetuagao do sacrificio da cruz na Eucaristia e da comunhao
do corpo e sangue de Cristo. Deste modo, a Eucaristia apresenta-se como fonte e
simultaneamente vértice de toda a evangelizacdo, porque o seu fim € a comunhao dos
homens com Cristo e, n'Ele, com o Pai e com o Espirito Santo.(41)

23. Pela comunhao eucaristica, a Igreja é consolidada igualmente na sua unidade de corpo de
Cristo. A este efeito unificador que tem a participagdo no banquete eucaristico, alude S. Paulo
quando diz aos corintios: « O pao que partimos ndao € a comunhao do corpo de Cristo? Uma
vez que ha um s pao, nos, embora sendo muitos, formamos um sé corpo, porque todos
participamos do mesmo pao » (1 Cor 10, 16-17). Concreto e profundo, S. Jodo Crisdstomo
comenta: « Com efeito, o que é o pao? E o corpo de Cristo. E em que se transformam aqueles
que o recebem?No corpo de Cristo; ndo muitos corpos, mas um s6 corpo. De facto, tal como o
pao € um so apesar de constituido por muitos graos, e estes, embora ndo se vejam, todavia
estdo no péao, de tal modo que a sua diferenca desapareceu devido a sua perfeita e reciproca
fusdo, assim também noés estamos unidos reciprocamente entre nés e, todos juntos, com
Cristo ».(42) A argumentagao € linear: a nossa unido com Cristo, que é dom e graca para
cada um, faz com que, n'Ele, sejamos parte também do seu corpo total que é a Igreja. A
Eucaristia consolida a incorporagao em Cristo operada no Baptismo pelo dom do Espirito (cf.
1 Cor 12, 13.27).

A accao conjunta e indivisivel do Filho e do Espirito Santo, que esta na origem da Igreja, tanto
da sua constituicdo como da sua continuidade, opera na Eucaristia. Bem ciente disto, o autor
da Liturgia de S. Tiago, na epiclese da anafora, pede a Deus Pai que envie o Espirito Santo
sobre os fiéis e sobre os dons, para que o corpo e 0 sangue de Cristo « sirvam a todos os que
deles participarem [...] de santificagdo para as almas e os corpos ».(43) A Igreja é fortalecida
pelo Paréclito divino através da santificagdo eucaristica dos fiéis.

24. O dom de Cristo e do seu Espirito, que recebemos na comunhao eucaristica, realiza plena
e sobreabundantemente os anseios de unidade fraterna que vivem no coracdo humano e ao
mesmo tempo eleva esta experiéncia de fraternidade, que € a participacdo comum na mesma
mesa eucaristica, a niveis que estdo muito acima da mera experiéncia dum banquete
humano. Pela comunhao do corpo de Cristo, a Igreja consegue cada vez mais profundamente
ser, « em Cristo, como que o sacramento, ou sinal, e o instrumento da intima unido com Deus
e da unidade de todo o género humano ».(44)

Aos germes de desagregacao tao enraizados na humanidade por causa do pecado, como
demonstra a experiéncia quotidiana, contrapde-se a forgca geradora de unidade do corpo de
Cristo. A Eucaristia, construindo a Igreja, cria por isso mesmo comunidade entre os homens.



25. O culto prestado a Eucaristia fora da Missa € de um valor inestimavel na vida da Igreja, e
esta ligado intimamente com a celebragao do sacrificio eucaristico. A presenca de Cristo nas
héstias consagradas que se conservam apds a Missa — presenca essa que perdura enquanto
subsistirem as espécies do pao do vinho (45) — resulta da celebracao da Eucaristia e destina-
se a comunhdo, sacramental e espiritual.(46)Compete aos Pastores, inclusive pelo
testemunho pessoal, estimular o culto eucaristico, de modo particular as exposicées do
Santissimo Sacramento e também as visitas de adoracéo a Cristo presente sob as espécies
eucaristicas(47)

E bom demorar-se com Ele e, inclinado sobre o seu peito como o discipulo predilecto (cf. Jo
13, 25), deixar-se tocar pelo amor infinito do seu coracdo. Se actualmente o cristianismo se
deve caracterizar sobretudo pela «arte da oragado »,(48) como nao sentir de novo a
necessidade de permanecer longamente, em dialogo espiritual, adoragao silenciosa, atitude
de amor, diante de Cristo presente no Santissimo Sacramento? Quantas vezes, meus
queridos irmaos e irmas, fiz esta experiéncia, recebendo dela for¢a, consolagéo, apoio!

Desta pratica, muitas vezes louvada e recomendada pelo Magistério,(49) deram-nos o
exemplo numerosos Santos. De modo particular, distinguiu-se nisto S. Afonso Maria de
Lig6rio, que escrevia: « A devogao de adorar Jesus sacramentado é, depois dos sacramentos,
a primeira de todas as devogdes, a mais agradavel a Deus e a mais util para nés ».(50) A
Eucaristia € um tesouro inestimavel: nao s6 a sua celebragdo, mas também o permanecer
diante dela fora da Missa permite-nos beber na propria fonte da graca. Uma comunidade
cristd que queira contemplar melhor o rosto de Cristo, segundo o espirito que sugeri nas
cartas apostolicas Novo millennio ineunte e Rosarium Virginis Marice, ndo pode deixar de
desenvolver também este aspecto do culto eucaristico, no qual perduram e se multiplicam os
frutos da comunhao do corpo e sangue do Senhor.

CAPITULO Il

A APOSTOLICIDADE

DA EUCARISTIA E DA IGREJA

26. Se a Eucaristia edifica a Igreja e a Igreja faz a Eucaristia, como antes recordei,
consequentemente ha entre ambas uma conexdo estreitissima, podendo nds aplicar ao
mistério eucaristico os atributos que dizemos da Igreja quando professamos, no Simbolo
Niceno-Constantinopolitano, que € « una, santa, catolica e apostélica ». Também a Eucaristia
€ una e catolica; e é santa, antes, € o Santissimo Sacramento. Mas é principalmente sobre a
sua apostolicidade que agora queremos concentrar a nossa atengao.

27. Quando o Catecismo da Igreja Catolica explica em que sentido a Igreja se diz apostdlica,
ou seja, fundada sobre os Apodstolos, individua na expressdao um triplice sentido. O primeiro
significa que a Igreja « foi e continua a ser construida sobre o “alicerce dos Apostolos” (Ef 2,
20), testemunhas escolhidas e enviadas em missao pelo préprio Cristo ».(51) Ora, no caso da
Eucaristia, os Apdstolos também estdo na sua base: naturalmente o sacramento remonta ao
préprio Cristo, mas foi confiado por Jesus aos Apostolos e depois transmitido por eles e seus
sucessores até ndés. E em continuidade com a acgao dos Apodstolos e obedecendo ao
mandato do Senhor que a Igreja celebra a Eucaristia ao longo dos séculos.

O segundo sentido que o Catecismo indica para a apostolicidade da Igreja é este: ela
« guarda e transmite, com a ajuda do Espirito Santo que nela habita, a doutrina, o bom
depésito, as sas palavras recebidas dos Apdstolos ».(52) Também neste sentido a Eucaristia
€ apostdlica, porque é celebrada de acordo com a fé dos Apoéstolos. Diversas vezes na
histéria bimilenaria do povo da nova alianga, o magistério eclesial especificou a doutrina
eucaristica, nomeadamente quanto a sua exacta terminologia, precisamente para



salvaguardar a fé apostdlica neste excelso mistério. Esta fé permanece imutavel, e é
essencial para a Igreja que assim continue.

28. Por ultimo, a Igreja € apostélica enquanto « continua a ser ensinada, santificada e dirigida
pelos Apostolos até ao regresso de Cristo, gracas aqueles que lhes sucedem no oficio
pastoral: o Colégio dos Bispos, assistido pelos presbiteros, em unido com o Sucessor de
Pedro, Pastor supremo da Igreja ».(53) Para suceder aos Apéstolos na missao pastoral é
necessario o sacramento da Ordem, gracas a uma série ininterrupta, desde as origens, de
Ordenacles episcopais validas.(54) Esta sucessao é essencial, para que exista a Igreja em
sentido préprio e pleno.

A Eucaristia apresenta também este sentido da apostolicidade. De facto, como ensina o
Concilio Vaticano Il, « os fiéis por sua parte concorrem para a oblacdo da Eucaristia, em
virtude do seu sacerdocio real »,(55)mas é o0 sacerdote ministerial que « realiza o sacrificio
eucaristico fazendo as vezes de Cristo e oferece-o a Deus em nome de todo o povo ».(56)Por
isso se prescreve no Missal Romano que seja unicamente o sacerdote a recitar a oracao
eucaristica, enquanto o povo se lhe associa com fé e em siléncio.(57)

29. A afirmacgao, varias vezes feita no Concilio Vaticano Il, de que « o sacerdote ministerial
realiza o sacrificio eucaristico fazendo as vezes de Cristo (in persona Christi) »,(58) estava ja
bem radicada no magistério pontificio.(59) Como ja tive oportunidade de esclarecer noutras
ocasides, a expressao in persona Christi « quer dizer algo mais do que “em nome”, ou entao
“nas vezes” de Cristo. In persona, isto €, na especifica e sacramental identificagdo com o
Sumo e Eterno Sacerdote, que é o Autor e o principal Sujeito deste seu préprio sacrificio, no
que verdadeiramente nao pode ser substituido por ninguém ».(60) Na economia de salvacao
escolhida por Cristo, o ministério dos sacerdotes que receberam o sacramento da Ordem
manifesta que a Eucaristia, por eles celebrada, € um dom que supera radicalmente o poder da
assembleia e, em todo o caso, € insubstituivel para ligar validamente a consagragao
eucaristica ao sacrificio da cruz e a Ultima Ceia.

A assembleia que se reune para a celebragdo da Eucaristia necessita absolutamente de um
sacerdote ordenado que a ela presida, para poder ser verdadeiramente uma assembleia
eucaristica. Por outro lado, a comunidade nédo é capaz de dotar-se por si sé do ministro
ordenado. Este € um dom que ela recebe através da sucessdo episcopal que remonta aos
Apdstolos. E o Bispo que constitui, pelo sacramento da Ordem, um novo presbitero,
conferindo-lhe o poder de consagrar a Eucaristia. Por isso, « 0 mistério eucaristico ndo pode
ser celebrado em nenhuma comunidade a ndo ser por um sacerdote ordenado, como ensinou
expressamente o Concilio Ecuménico Lateranense IV ».(61)

30. Tanto esta doutrina da Igreja Catdlica sobre o ministério sacerdotal na sua relacdo com a
Eucaristia, como a referente ao sacrificio eucaristico foram, nos ultimos decénios, objecto de
proficuo dialogo no dmbito da accdo ecuménica. Devemos dar gracas a Santissima Trindade
pelos significativos progressos e aproximagbes que se verificaram e que nos ajudam a
esperar um futuro de plena partilha da fé. Permanece plenamente valida ainda a observacao
feita pelo Concilio Vaticano Il acerca das Comunidades eclesiais surgidas no ocidente depois
do século XVI e separadas da Igreja Catdlica: « Embora falte as Comunidades eclesiais de
nds separadas a unidade plena connosco proveniente do Baptismo, e embora creamos que
elas ndo tenham conservado a genuina e integra substancia do mistério eucaristico,
sobretudo por causa da falta do sacramento da Ordem, contudo, quando na santa Ceia
comemoram a morte e a ressurreicao do Senhor, elas confessam ser significada a vida na
comunhao de Cristo e esperam o seu glorioso advento ».(62)

Por isso, os fiéis catélicos, embora respeitando as conviccoes religiosas destes seus irmaos
separados, devem abster-se de participar na comunhao distribuida nas suas celebragoes,
para nao dar o seu aval a ambiguidades sobre a natureza da Eucaristia e, consequentemente,



faltar a sua obrigacdo de testemunhar com clareza a verdade. Isso acabaria por atrasar o
caminho para a plena unidade visivel. De igual modo, ndo se pode pensar em substituir a
Missa do domingo por celebra¢cdes ecuménicas da Palavra, encontros de oragdo comum com
cristdos pertencentes as referidas Comunidades eclesiais, ou pela participacdo no seu servico
liturgico. Tais celebragdes e encontros, em si mesmos louvaveis quando em circunstancias
oportunas, preparam para a almejada comunhao plena incluindo a comunhao eucaristica, mas
nao podem substitui-la.

Além disso, o facto de o poder de consagrar a Eucaristia ter sido confiado apenas aos Bispos
e aos presbiteros ndo constitui qualquer rebaixamento para o resto do povo de Deus, ja que
na comunhao do unico corpo de Cristo, que é a Igreja, este dom redunda em beneficio de
todos.

31. Se a Eucaristia € centro e vértice da vida da Igreja, é-0 igualmente do ministério
sacerdotal. Por isso, com espirito repleto de gratiddao a Jesus Cristo nosso Senhor, volto a
afirmar que a Eucaristia « é a principal e central razdo de ser do sacramento do Sacerdécio,
que nasceu efectivamente no momento da instituicdo da Eucaristia e juntamente com
ela ».(63)

Muitas sao as actividades pastorais do presbitero. Se depois se pensa as condi¢des sécio-
culturais do mundo actual, é facil ver como grava sobre ele o perigo da dispersdo pelo grande
nuamero e diversidade de tarefas. O Concilio Vaticano Il individuou como vinculo, que da
unidade a sua vida e as suas actividades, a caridade pastoral. Esta — acrescenta o Concilio —
« flui sobretudo do sacrificio eucaristico, que permanece o centro e a raiz de toda a vida do
presbitero ».(64) Compreende-se, assim, quao importante seja para a sua vida espiritual, e
depois para o0 bem da Igreja e do mundo, que o sacerdote ponha em pratica a recomendacao
conciliar de celebrar diariamente a Eucaristia, « porque, mesmo que ndo possa ter a presenca
dos fiéis, é acto de Cristo e da Igreja ».(65) Deste modo, ele serd capaz de vencer toda a
dispers@o ao longo do dia, encontrando no sacrificio eucaristico, verdadeiro centro da sua
vida e do seu ministério, a energia espiritual necessaria para enfrentar as diversas tarefas
pastorais. Assim, os seus dias tornar-se-ao verdadeiramente eucaristicos.

Da centralidade da Eucaristia na vida e no ministério dos sacerdotes deriva também a sua
centralidade na pastoral em prol das vocagbes sacerdotais. Primeiro, porque a oragao pelas
vocagdes encontra nela o lugar de maior unido com a oragdo de Cristo, Sumo e Eterno
Sacerdote; e, depois, porque a solicita atencdo dos sacerdotes pelo ministério eucaristico,
juntamente com a promo¢do da participagdo consciente, activa e frutuosa dos fiéis na
Eucaristia, constituem exemplo eficaz e estimulo para uma resposta generosa dos jovens ao
apelo de Deus. Com frequéncia, Ele serve-Se do exemplo de zelosa caridade pastoral dum
sacerdote para semear e fazer crescer no coracdo do jovem o0 germe da vocagcdo ao
sacerdécio.

32. Tudo isto comprova como é triste e andbmala a situacdo duma comunidade crista que,
embora se apresente quanto a niumero e variedade de fiéis como uma paroquia, todavia nao
tem um sacerdote que a guie. De facto, a paréquia é uma comunidade de baptizados que
exprime e afirma a sua identidade, sobretudo através da celebragao do sacrificio eucaristico;
mas isto requer a presenca dum presbitero, o Unico a quem compete oferecer a Eucaristia in
persona Christi. Quando uma comunidade esta privada do sacerdote, procura-se justamente
remediar para que de algum modo continuem as celebragdes dominicais; e os religiosos ou 0s
leigos que guiam os seus irmaos e irmas na oragao exercem de modo louvavel o sacerdécio
comum de todos os fiéis, baseado na graca do Baptismo. Mas tais solugcdes devem ser
consideradas provisorias, enquanto a comunidade espera um sacerdote.

A deficiéncia sacramental destas celebracbes deve, antes de mais nada, levar toda a
comunidade a rezar mais fervorosamente ao Senhor para que mande trabalhadores para a



sua messe (cf. Mt 9, 38); e estimula-la a pér em pratica todos os demais elementos
constitutivos duma adequada pastoral vocacional, sem ceder a tentacdo de procurar solucoes
que passem pela atenuacao das qualidades morais e formativas requeridas nos candidatos ao
sacerdocio.

33. Quando, devido a escassez de sacerdotes, foi confiada a fiéis nao ordenados uma
participacao no cuidado pastoral duma pardquia, eles tenham presente que, como ensina o
Concilio Vaticano Il, « nenhuma comunidade crista se edifica sem ter a sua raiz e o seu centro
na celebracdo eucaristica ».(66) Portanto, hdo-de pdr todo o cuidado em manter viva na
comunidade uma verdadeira « fome » da Eucaristia, que leve a ndo perder qualquer ocasiao
de ter a celebragdo da Missa, valendo-se nomeadamente da presenca eventual de um
sacerdote nao impedido pelo direito da Igreja de celebra-la.

CAPITULO IV )

A EUCARISTIA E A COMUNHAO ECLESIAL

34. Em 1985, a Assembleia extraordinaria do Sinodo dos Bispos reconheceu a « eclesiologia
da comunhao » como a ideia central e fundamental dos documentos do Concilio Vaticano
[1.(67) Enquanto durar a sua peregrinacdo aqui na terra, a Igreja € chamada a conservar e
promover tanto a comunhdo com a Trindade divina como a comunhao entre os fiéis. Para
isso, possui a Palavra e os sacramentos, sobretudo a Eucaristia; desta « vive e cresce »,(68)
e ao mesmo tempo exprime-se nela. Nao foi sem razdo que o termo comunh&o se tornou um
dos nomes especificos deste sacramento excelso.

Dai que a Eucaristia se apresente como o sacramento culminante para levar a perfeicao a
comunhdo com Deus Pai através da identificacdo com o seu Filho Unigénito por obra do
Espirito Santo. Com grande intuicdo de fé, um insigne escritor de tradicdo bizantina assim
exprimia esta verdade: na Eucaristia, « mais do que em qualquer outro sacramento, o mistério
[da comunhao] é tao perfeito que conduz ao apogeu de todos os bens: nela estd o termo
ultimo de todo o desejo humano, porque nela alcangamos Deus e Deus une-Se connosco pela
uniao mais perfeita ».(69) Por isso mesmo, é conveniente cultivar continuamente na alma o
desejo do sacramento da Eucaristia. Daqui nasceu a pratica da « comunhao espiritual » em
uso na Igreja ha séculos, recomendada por santos mestres de vida espiritual. Escrevia S.
Teresa de Jesus: « Quando ndo comungais e nao participais na Missa, comungai
espiritualmente, porque € muito vantajoso. [...] Deste modo, imprime-se em vds muito do amor
de nosso Senhor ».(70)

35. Entretanto a celebragdo da Eucaristia ndo pode ser o ponto de partida da comunhéo, cuja
existéncia pressupde, visando a sua consolidagéo e perfeicdo. O sacramento exprime esse
vinculo de comunhao quer na dimensao invisivel que em Cristo, pela ac¢ao do Espirito Santo,
nos une ao Pai e entre nds, quer na dimensao visivel que implica a comunhao com a doutrina
dos Apéstolos, os sacramentos e a ordem hierarquica. A relagédo intima entre os elementos
invisiveis e os elementos visiveis da comunhao eclesial é constitutiva da Igreja enquanto
sacramento de salvacdo.(71) Somente neste contexto, tem lugar a celebracao legitima da
Eucaristia e a auténtica participacao nela. Por isso, uma exigéncia intrinseca da Eucaristia é
que seja celebrada na comunhao e, concretamente, na integridade dos seus vinculos.

36. A comunhao invisivel, embora por natureza esteja sempre em crescimento, supde a vida
da graca, pela qual nos tornamos « participantes da natureza divina » (cf. 2 Ped 1, 4), e a
pratica das virtudes da fé, da esperanca e da caridade. De facto, sé deste modo se pode ter
verdadeira comunhdo com o Pai, o Filho e o Espirito Santo. Nao basta a fé; mas é preciso
perseverar na graga santificante e na caridade, permanecendo na Igreja com o « corpo » € 0
« coracao »; (72) ou seja, usando palavras de S. Paulo, é necessaria « a fé que actua pela
caridade » (Gal 5, 6).



A integridade dos vinculos invisiveis € um dever moral concreto do cristdo que queira
participar plenamente na Eucaristia, comungando o corpo e o sangue de Cristo. Um tal dever,
recorda-o o referido Apostolo com a adverténcia seguinte: « Examine-se cada qual a si
mesmo e, entdo, coma desse pao e beba desse calice » (1 Cor 11, 28). Com a sua grande
eloquéncia, S. Joao Criséstomo assim exortava os fiéis: « Também eu levanto a voz e vos
suplico, peco e esconjuro para nao vos abeirardes desta Mesa sagrada com uma consciéncia
manchada e corrompida. De facto, uma tal aproximacao nunca podera chamar-se comunhao,
ainda que toquemos mil vezes o corpo do Senhor, mas condenacgéo, tormento e redobrados
castigos ».(73)

Nesta linha, o Catecismo da Igreja Catdlica estabelece justamente: « Aquele que tiver
consciéncia dum pecado grave, deve receber o sacramento da Reconciliacdo antes de se
aproximar da Comunhao ».(74) Desejo, por conseguinte, reafirmar que vigora ainda e sempre
ha-de vigorar na Igreja a norma do Concilio de Trento que concretiza a severa adverténcia do
apéstolo Paulo, ao afirmar que, para uma digna recepcao da Eucaristia, « se deve fazer antes
a confissao dos pecados, quando alguém esta consciente de pecado mortal ».(75)

37. A Eucaristia e a Peniténcia sao dois sacramentos intimamente unidos. Se a Eucaristia
torna presente o sacrificio redentor da cruz, perpetuando-o sacramentalmente, isso significa
que deriva dela uma continua exigéncia de conversao, de resposta pessoal a exortacao que
S. Paulo dirigia aos cristaos de Corinto: « Suplicamo-vos em nome de Cristo: reconciliai-vos
com Deus » (2 Cor 5, 20). Se, para além disso, o cristdo tem na consciéncia o peso dum
pecado grave, entdo o itinerario da peniténcia através do sacramento da Reconciliagcao torna-
se caminho obrigatério para se abeirar e participar plenamente do sacrificio eucaristico.
Tratando-se de uma avaliagdo de consciéncia, obviamente o juizo sobre o estado de graca
compete apenas ao interessado; mas, em casos de comportamento externo de forma grave,
ostensiva e duradoura contrario a norma moral, a Igreja, na sua solicitude pastoral pela boa
ordem comunitaria e pelo respeito do sacramento, ndo pode deixar de sentir-se chamada em
causa. A esta situagdo de manifesta infraccdo moral se refere a norma do Codigo de Direito
Canonico relativa a ndo admissdao a comunhdo eucaristica de quantos « obstinadamente
perseverem em pecado grave manifesto ».(76)

38. A comunhao eclesial, como atras recordei, € também visivel, manifestando-se nos
vinculos elencados pelo préprio Concilio Vaticano |l quando ensina: « Sdo plenamente
incorporados a sociedade que é a Igreja aqueles que, tendo o Espirito de Cristo, aceitam toda
a sua organizacao e os meios de salvacao nela instituidos, e que, pelos lagos da profissdo da
fé, dos sacramentos, do governo eclesiastico e da comunhdo, se unem, na sua estrutura
visivel, com Cristo, que a governa por meio do Sumo Pontifice e dos Bispos ».(77)

A Eucaristia, como suprema manifestacdo sacramental da comunhao na Igreja, exige para ser
celebrada um contexto de integridade dos lagos, inclusive externos, de comunhdo. De modo
especial, sendo ela « como que a perfeigcdo da vida espiritual e o fim para que tendem todos
0s sacramentos »,(78) requer que sejam reais 0s lacos de comunhdao nos sacramentos,
particularmente no Baptismo e na Ordem sacerdotal. Nao é possivel dar a comunhao a uma
pessoa que nao esteja baptizada ou que rejeite a verdade integral de fé sobre o mistério
eucaristico. Cristo é a verdade, e da testemunho da verdade (cf. Jo 14, 6; 18, 37); o
sacramento do seu corpo e sangue nao consente ficcdes.

39. Além disso, em virtude do caracter proprio da comunhdo eclesial e da relagdo que o
sacramento da Eucaristia tem com a mesma, convém recordar que « 0 sacrificio eucaristico,
embora se celebre sempre numa comunidade particular, nunca é uma celebragdo apenas
dessa comunidade: de facto esta, ao receber a presenca eucaristica do Senhor, recebe o dom
integral da salvacao e manifesta-se assim, apesar da sua configuracao particular que continua
visivel, como imagem e verdadeira presenca da Igreja una, santa, catolica e apostoélica ».(79)



Dai que uma comunidade verdadeiramente eucaristica ndo possa fechar-se em si mesma,
como se fosse auto-suficiente, mas deve permanecer em sintonia com todas as outras
comunidades catdlicas.

A comunhdo eclesial da assembleia eucaristica € comunhdo com o préprio Bispo e com o
Romano Pontifice. Com efeito, o Bispo é o principio visivel e o fundamento da unidade na sua
Igreja particular.(80) Seria, por isso, uma grande incongruéncia celebrar o sacramento por
exceléncia da unidade da Igreja sem uma verdadeira comunhdo com o Bispo. Escrevia S.
Inacio de Antioquia: « Seja tida como legitima somente aquela Eucaristia que € presidida pelo
Bispo ou por quem ele encarregou ».(81) De igual modo, visto que « o0 Romano Pontifice,
como sucessor de Pedro, é perpétuo e visivel fundamento da unidade nao sé dos Bispos mas
também da multiddao dos fiéis »,(82) a comunhdao com ele € uma exigéncia intrinseca da
celebracao do sacrificio eucaristico. Esta grande verdade é expressa de varios modos pela
Liturgia: « Cada celebracdo eucaristica é feita em uniao ndo s6 com o préprio Bispo mas
também com o Papa, com a Ordem episcopal, com todo o clero e com todo o povo. Toda a
celebragao vélida da Eucaristia exprime esta comunh&o universal com Pedro e com toda a
Igreja ou, como no caso das Igrejas cristds separadas de Roma, assim a reclama
objectivamente ».(83)

40. A Eucaristia cria comunhdo e educa para a comunhdo. Ao escrever aos fiéis de Corinto, S.
Paulo fazia-lhes ver como as suas divisbes, que se davam nas assembleias eucaristicas,
estavam em contraste com o que celebravam — a Ceia do Senhor. E convidava-os, por isso, a
reflectirem sobre a verdadeira realidade da Eucaristia, para fazé-los voltar ao espirito de
comunhdo fraterna (cf. 7 Cor 11, 17-34). Encontramos um valido eco desta exigéncia em S.
Agostinho quando, depois de recordar a afirmagao do Apdstolo « vos sois corpo de Cristo e
seus membros » (1 Cor 12, 27), observava: « Se sois 0 corpo de Cristo e seus membros, é o
vosso sacramento que estd colocado sobre a mesa do Senhor; € 0 vosso sacramento que
recebeis ».(84) E dai concluia: « Cristo Senhor [...] consagrou na sua mesa o0 sacramento da
nossa paz e unidade. Quem recebe o sacramento da unidade, sem conservar o vinculo da
paz, nao recebe um sacramento para seu beneficio, mas antes uma condenacéo ».(85)

41. Esta eficacia peculiar que tem a Eucaristia para promover a comunhdo € um dos motivos
da importancia da Missa dominical. Ja me detive sobre esta e outras razdes que a tornam
fundamental para a vida da Igreja e dos fiéis, na carta apostélica sobre a santificagdo do
domingo Dies Domini,(86) recordando, para além do mais, que participar na Missa é uma
obrigacao dos fiéis, a ndo ser que tenham um impedimento grave, pelo que aos Pastores
impde-se o correlativo dever de oferecerem a todos a possibilidade efectiva de cumprirem o
preceito.(87) Mais tarde, na carta apostolica Novo millennio ineunte, ao tragar 0 caminho
pastoral da Igreja no inicio do terceiro milénio, quis assinalar de modo particular a Eucaristia
dominical, sublinhando a sua eficacia para criar comunho: « E o lugar privilegiado, onde a
comunhdo é constantemente anunciada e fomentada. Precisamente através da participagcéao
eucaristica, o dia do Senhor torna-se também o dia da Igreja, a qual podera assim
desempenhar de modo eficaz a sua missao de sacramento de unidade ».(88)

42. A defesa e promocao da comunhao eclesial é tarefa de todo o fiel, que encontra na
Eucaristia, enquanto sacramento da unidade da Igreja, um campo de especial solicitude. De
forma mais concreta e com particular responsabilidade, a referida tarefa recai sobre os
Pastores da Igreja, segundo o grau e o ministério eclesiastico proprio de cada um. Por isso, a
Igreja estabeleceu normas que visam promover o acesso frequente e frutuoso dos fiéis a
mesa eucaristica e simultaneamente determinar as condi¢cées objectivas nas quais se deve
abster de administrar a comunhdo. O cuidado com que se favorece a sua fiel observancia
torna-se uma expressao efectiva de amor a Eucaristia e a Igreja.




43. Quando se considera a Eucaristia como sacramento da comunhao eclesial, h4 um tema
que, pela sua importancia, ndo pode ser transcurado: refiro-me a sua relagdo com o empenho
ecumeénico. Todos devemos dar gracas a Santissima Trindade porque, nestas ultimas
décadas em todo o mundo, muitos fiéis foram contagiados pelo desejo ardente da unidade
entre todos os cristdos. O Concilio Vaticano Il, ao principio do seu decreto sobre o
ecumenismo, considera isto como um dom especial de Deus.(89) Foi uma graca eficaz que
fez caminhar pela senda ecuménica tanto a nds, filhos da Igreja Catélica, como aos nossos
irmaos das outras Igrejas e Comunidades eclesiais.

A aspiragao por chegar a meta da unidade impele-nos a voltar o olhar para a Eucaristia, que é
o sacramento supremo da unidade do povo de Deus, a sua condigna expressao e fonte
insuperavel.(90) Na celebracdao do sacrificio eucaristico, a Igreja eleva a sua prece a Deus,
Pai de misericérdia, para que conceda aos seus filhos a plenitude do Espirito Santo de modo
que se tornem em Cristo um s6 corpo e um s6 espirito.(91) Quando apresenta esta suplica ao
Pai das luzes, do Qual provém toda a boa dadiva e todo o dom perfeito (cf. Tg 1, 17), a Igreja
acredita na eficacia da mesma, porque ora em uniao com Cristo, Cabeca e Esposo, o Qual
assume a suplica da Esposa unindo-a a do seu sacrificio redentor.

44. Precisamente porque a unidade da Igreja, que a Eucaristia realiza por meio do sacrificio e
da comunhdo do corpo e sangue do Senhor, comporta a exigéncia imprescindivel duma
completa comunhao nos lagos da profissdo de fé, dos sacramentos e do governo eclesiastico,
nao € possivel concelebrar a liturgia eucaristica enquanto nao for restabelecida a integridade
de tais lacos. A referida concelebracao nao seria um meio valido, podendo mesmo revelar-se
um obstaculo, para se alcancar a plena comunhgo, atenuando o sentido da distancia da meta
e introduzindo ou dando aval a ambiguidades sobre algumas verdades da fé. O caminho para
a plena uniao sé pode ser construido na verdade. Neste ponto, a interdicdo na lei da Igreja
ndo deixa espago a incertezas,(92) atendo-se a norma moral proclamada pelo Concilio
Vaticano 11.(93)

No entanto quero reafirmar as palavras que ajuntei, na carta enciclica Ut unum sint, depois de
reconhecer a impossibilidade da partilha eucaristica: « E todavia nés temos o desejo ardente
de celebrar juntos a unica Eucaristia do Senhor, e este desejo torna-se ja um louvor comum,
uma mesma implorac¢do. Juntos dirigimo-nos ao Pai e fazemo-lo cada vez mais com um sé
coracao ».(94)

45. Se nao é legitima em caso algum a concelebracdo quando falta a plena comunhdo, o
mesmo nao acontece relativamente a administracdo da Eucaristia, em circunstancias
especiais, a individuos pertencentes a Igrejas ou Comunidades eclesiais que ndo estdo em
plena comunhdo com a Igreja Catolica. De facto, neste caso tem-se como objectivo prover a
uma grave necessidade espiritual em ordem a salvacgao eterna dos fiéis, e ndo realizar uma
intercomunh&o, o que é impossivel enquanto nao forem plenamente reatados os lagos visiveis
da comunh&o eclesial.

Nesta direccao se moveu o Concilio Vaticano Il ao fixar como comportar-se com os Orientais
que de boa fé se acham separados da Igreja Catélica, quando espontaneamente pedem para
receber a Eucaristia do ministro catélico e estdo bem preparados.(95) Tal modo de proceder
seria depois ratificado por ambos os Cddigos canoénicos, nos quais é contemplado também,
com os devidos ajustamentos, o caso dos outros cristdos ndo orientais que ndao estdo em
plena comunhao com a Igreja Catdlica.(96)

46. Na enciclica Ut unum sint, manifestei a minha complacéncia por esta norma que consente
prover a salvagao das almas, com o devido discernimento: « E motivo de alegria lembrar que
0s ministros catélicos podem, em determinados casos particulares, administrar os
sacramentos da Eucaristia, da Peniténcia e da Uncao dos Enfermos a outros cristdos que nao
estdo em plena comunhao com a Igreja Catdlica, mas que desejam ardentemente recebé-los,



pedem-nos livremente e manifestam a fé que a Igreja Catélica professa nestes sacramentos.
Reciprocamente, em determinados casos e por circunstancias particulares, os catolicos
também podem recorrer, para 0s mesmos sacramentos, aos ministros daquelas Igrejas onde
eles sdo validos »(97)

E preciso reparar bem nestas condicdes que sao imprescindiveis, mesmo tratando-se de
determinados casos particulares, porque a rejeicao duma ou mais verdades de fé relativas a
estes sacramentos, contando-se entre elas a necessidade do sacerdécio ministerial para
serem validos, deixa o0 requerente impreparado para uma legitima recepgcédo dos mesmos. E,
vice-versa, também um fiel catélico ndo podera receber a comunh&o numa comunidade onde
falte o sacramento da Ordem.(98)

A fiel observancia do conjunto das normas estabelecidas nesta matéria (99) é prova e
simultaneamente garantia de amor por Jesus Cristo no Santissimo Sacramento, pelos irmaos
de outra confissao crista aos quais é devido o testemunho da verdade, e ainda pela propria
causa da promog¢ao da unidade.

CAPITULO V ) ,

O DECORO DA CELEBRACAO EUCARISTICA

47. Quando alguém |é o relato da instituicdo da Eucaristia nos Evangelhos Sinépticos, fica
admirado ao ver a simplicidade e simultaneamente a dignidade com que Jesus, na noite da
Ultima Ceia, institui este grande sacramento. Ha um episédio que, de certo modo, lhe serve
de preludio: é a ungéo de Betania. Uma mulher, que Jodo identifica como sendo Maria, irma
de Lazaro, derrama sobre a cabeca de Jesus um vaso de perfume precioso, suscitando nos
discipulos — particularmente em Judas (Mt 26, 8; Mc 14, 4; Jo 12, 4) — uma reacgao de
protesto contra tal gesto que, em face das necessidades dos pobres, constituia um
« desperdicio » intoleravel. Mas Jesus faz uma avaliagdo muito diferente: sem nada tirar ao
dever da caridade para com o0s necessitados, aos quais sempre se hdo-de dedicar os
discipulos — « Pobres, sempre os tereis convosco » (Jo 12, 8; cf. Mt 26, 11; Mc 14, 7) —, Ele
pensa no momento ja proximo da sua morte e sepultura, considerando a ungédo que Lhe foi
feita como uma antecipacado daquelas honras de que continuard a ser digno o seu corpo
mesmo depois da morte, porque indissoluvelmente ligado ao mistério da sua pessoa.

Nos Evangelhos Sindpticos, a narragdo continua com o encargo dado por Jesus aos
discipulos para fazerem uma cuidadosa preparacdo da « grande sala », necessaria para
comer a ceia pascal (cf. Mc 14, 15; Lc 22, 12), e com a descricao da instituicdo da Eucaristia.
Deixando entrever, pelo menos em parte, o desenrolar dos ritos hebraicos da ceia pascal até
ao canto do « Hallel » (cf. Mt 26, 30; Mc 14, 26), o relato, de maneira t4o concisa como
solene, embora com variantes nas diversas tradigbes, refere as palavras pronunciadas por
Cristo sobre o pao e sobre 0 vinho, assumidos por Ele como expressdes concretas do seu
corpo entregue e do seu sangue derramado. Todos estes particulares sao recordados pelos
evangelistas a luz duma pratica, consolidada ja na Igreja primitiva, da « fraccao do pao ». O
certo é que, desde o tempo histérico de Jesus, no acontecimento de Quinta-feira Santa sao
visiveis 0s tracos duma « sensibilidade » litdrgica, modulada sobre a tradicdo do Antigo
Testamento e pronta a remodular-se na celebragao cristd em sintonia com o novo conteudo
da Pascoa.

48. Tal como a mulher da uncao de Betéania, a Igreja ndo temeu « desperdicar », investindo o
melhor dos seus recursos para exprimir o seu enlevo e adoragdo diante do dom
incomensuravel da Eucaristia. A semelhangca dos primeiros discipulos encarregados de
preparar a « grande sala », ela sentiu-se impelida, ao longo dos séculos e no alternar-se das
culturas, a celebrar a Eucaristia num ambiente digno de tao grande mistério. Foi sob o impulso
das palavras e gestos de Jesus, desenvolvendo a herancga ritual do judaismo, que nasceu a



liturgia cristad. Porventura havera algo que seja capaz de exprimir de forma devida o
acolhimento do dom que o Esposo divino continuamente faz de Si mesmo a Igreja-Esposa,
colocando ao alcance das sucessivas geracoes de crentes o sacrificio que ofereceu uma vez
por todas na cruz e tornando-Se alimento para todos os fiéis? Se a ideia do « banquete »
inspira familiaridade, a Igreja nunca cedeu a tentacao de banalizar esta « intimidade » com o
seu Esposo, recordando-se que Ele é também o seu Senhor e que, embora « banquete »,
permanece sempre um banquete sacrificial, assinalado com o sangue derramado no Golgota.
O Banquete eucaristico € verdadeiramente banquete « sagrado », onde, na simplicidade dos
sinais, se esconde o abismo da santidade de Deus: O Sacrum convivium, in quo Christus
sumitur! - « O Sagrado Banquete, em que se recebe Cristo! » O pdo que € repartido nos
nossos altares, oferecido a nossa condigéo de viandantes pelas estradas do mundo, é « panis
angelorum », pao dos anjos, do qual sé é possivel abeirar-se com a humildade do centurido
do Evangelho: « Senhor, eu ndo sou digno que entres debaixo do meu tecto » (Mt 8, 8; Lc 6,
6).

49. Movida por este elevado sentido do mistério, compreende-se como a fé da Igreja no
mistério eucaristico se tenha exprimido ao longo da histéria ndo sé através da exigéncia duma
atitude interior de devogdo, mas também mediante uma série de expressées exteriores,
tendentes a evocar e sublinhar a grandeza do acontecimento celebrado. Daqui nasce o
percurso que levou progressivamente a delinear um estatuto especial de regulamentacdo da
liturgia eucaristica, no respeito pelas varias tradicoes eclesiais legitimamente constituidas.
Sobre a mesma base, se desenvolveu um rico patriménio de arte. Deixando-se orientar pelo
mistério cristdo, a arquitectura, a escultura, a pintura, a musica encontraram na Eucaristia,
directa ou indirectamente, um motivo de grande inspiracao.

Tal é, por exemplo, 0 caso da arquitectura que viu a passagem, logo que o contexto historico
o permitiu, da sede inicial da Eucaristia colocada na « domus » das familias cristas as solenes
basilicas dos primeiros séculos, as imponentes catedrais da Idade Média, até as igrejas,
grandes ou pequenas, que pouco a pouco foram constelando as terras onde o cristianismo
chegou. Também as formas dos altares e dos sacrarios se foram desenvolvendo no interior
dos espacos liturgicos, seguindo ndo s6 os motivos da imaginacao criadora, mas também os
ditames duma compreensao especifica do Mistério. O mesmo se pode dizer da musica sacra;
basta pensar as inspiradas melodias gregorianas, aos numerosos e, frequentemente, grandes
autores que se afirmaram com os textos litlrgicos da Santa Missa. E ndo sobressai
porventura uma enorme quantidade de producdes artisticas, desde realizacdes de um bom
artesanato até verdadeiras obras de arte, no ambito dos objectos e dos paramentos utilizados
na celebracao eucaristica?

Deste modo, pode-se afirmar que a Eucaristia, a0 mesmo tempo que plasmou a Igreja e a
espiritualidade, incidiu intensamente sobre a « cultura », especialmente no sector estético.

50. Neste esforco de adoracdo do mistério, visto na sua perspectiva ritual e estética,
empenharam-se, como se fosse uma « competicao », os cristdos do Ocidente e do Oriente.
Como nao dar gracas ao Senhor especialmente pelo contributo prestado a arte crista pelas
grandes obras arquitecténicas e pictéricas da tradicdo greco-bizantina e de toda a area
geografica e cultural eslava? No Oriente, a arte sacra conservou um sentido singularmente
intenso do mistério, levando os artistas a conceberem o seu empenho na producao do belo
nao apenas como expressao do seu génio, mas também como auténtico servigo a fé. Nao se
contentando apenas da sua pericia técnica, souberam abrir-se com docilidade ao sopro do
Espirito de Deus.

Os esplendores das arquitecturas e dos mosaicos no Oriente e no Ocidente cristdo sdo um
patriménio universal dos crentes, contendo em si mesmos um voto e — diria — um penhor da
desejada plenitude de comunhao na fé e na celebracao. Isto supde e exige, como na famosa



pintura da Trindade de Rublév, uma Igreja profundamente « eucaristica », na qual a partilha
do mistério de Cristo no pao repartido esteja de certo modo imersa na unidade inefavel das
trés Pessoas divinas, fazendo da prépria Igreja um « icone » da Santissima Trindade.

Nesta perspectiva duma arte que em todos os seus elementos visa exprimir o sentido da
Eucaristia segundo a doutrina da Igreja, é preciso prestar toda a atencdo as normas que
regulamentam a construgdo e o adorno dos edificios sacros. A Igreja sempre deixou largo
espaco criativo aos artistas, como a histéria 0 demonstra e como eu mesmo sublinhei na
Carta aos Artistas; (100) mas, a arte sacra deve caracterizar-se pela sua capacidade de
exprimir adequadamente o mistério lido na plenitude de fé da Igreja e segundo as indicagoes
pastorais oportunamente dadas pela competente autoridade. Isto vale tanto para as artes
figurativas como para a musica sacra.

51. O que aconteceu em terras de antiga cristianizacdo no ambito da arte sacra e da disciplina
liturgica, esta a verificar-se também nos continentes onde o cristianismo é mais jovem. Tal € a
orientacdo assumida pelo Concilio Vaticano Il a propésito da exigéncia duma sa e necessaria
« inculturacdo ». Nas minhas numerosas viagens pastorais, pude observar por todo o lado a
grande vitalidade de que é capaz a celebragao eucaristica em contacto com as formas, os
estilos e as sensibilidades das diversas culturas. Adaptando-se a condi¢cbes variaveis de
tempo e espago, a Eucaristia oferece alimento néo sé aos individuos, mas ainda aos proprios
povos, e plasma culturas de inspiracao crista.

Mas é necessario que tao importante trabalho de adaptacdo seja realizado na consciéncia
constante deste mistério inefavel, com que cada geracdo é chamada a encontrar-se. O
« tesouro » € demasiado grande e precioso para se correr 0 risco de o empobrecer ou
prejudicar com experimentagdes ou praticas introduzidas sem uma cuidadosa verificagao
pelas competentes autoridades eclesidsticas. Além disso, a centralidade do mistério
eucaristico requer que tal verificagdo seja feita em estreita relagdo com a Santa Sé. Como
escrevia na exortacdo apostolica pds-sinodal Ecclesia in Asia, « tal colaboragdo é essencial
porque a Liturgia Sagrada exprime e celebra a unica fé professada por todos e, sendo
heranca de toda a Igreja, ndo pode ser determinada pelas Igreja locais isoladamente da Igreja
universal ».(101)

52. De quanto fica dito, compreende-se a grande responsabilidade que tém sobretudo os
sacerdotes na celebragao eucaristica, a qual presidem in persona Christi, assegurando um
testemunho e um servigco de comunh&o nédo s6 a comunidade que participa directamente na
celebracdo, mas também a Igreja universal, sempre mencionada na Eucaristia. Temos a
lamentar, infelizmente, que sobretudo a partir dos anos da reforma liturgica pos-conciliar, por
um ambiguo sentido de criatividade e adaptacao, ngo faltaram abusos, que foram motivo de
sofrimento para muitos. Uma certa reaccdo contra o «formalismo » levou alguns,
especialmente em determinadas regides, a considerarem ndo obrigatoérias as « formas »
escolhidas pela grande tradigdo liturgica da Igreja e do seu magistério e a introduzirem
inovacdes nao autorizadas e muitas vezes completamente improprias.

Por isso, sinto o dever de fazer um veemente apelo para que as normas litirgicas sejam
observadas, com grande fidelidade, na celebracdo eucaristica. Constituem uma expressao
concreta da auténtica eclesialidade da Eucaristia; tal € o seu sentido mais profundo. A liturgia
nunca € propriedade privada de alguém, nem do celebrante, nem da comunidade onde sao
celebrados o0s santos mistérios. O apostolo Paulo teve de dirigir palavras asperas a
comunidade de Corinto pelas falhas graves na sua celebracao eucaristica, que tinham dado
origem a divisdes (skismata) e a formacado de faccbes (‘airéseis) (cf. 1 Cor 11, 17-34).
Actualmente também deveria ser redescoberta e valorizada a obediéncia as normas litirgicas
como reflexo e testemunho da Igreja, una e universal, que se torna presente em cada
celebracao da Eucaristia. O sacerdote, que celebra fielmente a Missa segundo as normas




liturgicas, e a comunidade, que as mesmas adere, demonstram de modo silencioso mas
expressivo o seu amor a lgreja. Precisamente para reforcar este sentido profundo das normas
litdrgicas, pedi aos dicastérios competentes da Curia Romana que preparem, sobre este tema
de grande importancia, um documento especifico, incluindo também referéncias de caracter
juridico. A ninguém é permitido aviltar este mistério que esta confiado as nossas maos: é
demasiado grande para que alguém possa permitir-se de trata-lo a seu livre arbitrio, nao
respeitando o seu caracter sagrado nem a sua dimensao universal.

CAPITULO VI ]

NA ESCOLA DE MARIA, MULHER « EUCARISTICA »

53. Se quisermos redescobrir em toda a sua riqueza a relagdo intima entre a Igreja e a
Eucaristia, ndo podemos esquecer Maria, Mae e modelo da Igreja. Na carta apostélica
Rosarium Virginis Marize, depois de indicar a Virgem Santissima como Mestra na
contemplagdo do rosto de Cristo, inseri também entre os mistérios da luz a instituicdo da
Eucaristia.(102) Com efeito, Maria pode guiar-nos para o Santissimo Sacramento porque tem
uma profunda ligagao com ele.

A primeira vista, o Evangelho nada diz a tal respeito. A narragdo da instituicdo, na noite de
Quinta-feira Santa, ndo fala de Maria. Mas sabe-se que Ela estava presente no meio dos
Apostolos, quando, «unidos pelo mesmo sentimento, se entregavam assiduamente a
oracao » (Act 1, 14), na primeira comunidade que se reuniu depois da Ascensdo a espera do
Pentecostes. E nao podia certamente deixar de estar presente, nas celebragbes eucaristicas,
no meio dos fiéis da primeira geragao cristd, que eram assiduos a « fracgdo do péo » (Act 2,
42).

Para além da sua participagdo no banquete eucaristico, pode-se delinear a relacao de Maria
com a Eucaristia indirectamente a partir da sua atitude interior. Maria é mulher « eucaristica »
na totalidade da sua vida. A Igreja, vendo em Maria o seu modelo, é chamada a imita-La
também na sua relagcdo com este mistério santissimo.

54. Mysterium fidei! Se a Eucaristia € um mistério de fé que excede tanto a nossa inteligéncia
que nos obriga ao mais puro abandono a palavra de Deus, ninguém melhor do que Maria
pode servir-nos de apoio e guia nesta atitude de abandono. Todas as vezes que repetimos o
gesto de Cristo na Ultima Ceia dando cumprimento ao seu mandato: « Fazei isto em meméria
de Mim », ao mesmo tempo acolhemos o convite que Maria nos faz para obedecermos a seu
Filho sem hesitagdo: « Fazei o que Ele vos disser » (Jo 2, 5). Com a solicitude materna
manifestada nas bodas de Can4, Ela parece dizer-nos: « Nao hesiteis, confiai na palavra do
meu Filho. Se Ele pdde mudar a agua em vinho, também é capaz de fazer do pao e do vinho
0 Seu corpo e sangue, entregando aos crentes, neste mistério, o memorial vivo da sua Pascoa
e tornando-se assim “pao de vida” ».

55. De certo modo, Maria praticou a sua fé eucaristica ainda antes de ser instituida a
Eucaristia, quando ofereceu o seu ventre virginal para a encarnagdo do Verbo de Deus. A
Eucaristia, a0 mesmo tempo que evoca a paixao e a ressurreicdo, coloca-se no
prolongamento da encarnagdo. E Maria, na anunciagao, concebeu o Filho divino também na
realidade fisica do corpo e do sangue, em certa medida antecipando n'Ela o que se realiza
sacramentalmente em cada crente quando recebe, no sinal do pao e do vinho, o corpo e o
sangue do Senhor.

Existe, pois, uma profunda analogia entre o fiat pronunciado por Maria, em resposta as
palavras do Anjo, e 0 amen que cada fiel pronuncia quando recebe o corpo do Senhor. A
Maria foi-Lhe pedido para acreditar que Aquele que Ela concebia « por obra do Espirito
Santo » era o « Filho de Deus » (cf. Lc 1, 30-35). Dando continuidade a fé da Virgem Santa,
no mistério eucaristico é-nos pedido para crer que aquele mesmo Jesus, Filho de Deus e




Filho de Maria, Se torna presente nos sinais do pao e do vinho com todo o seu ser humano-
divino.

« Feliz d'Aquela que acreditou » (Lc 1, 45): Maria antecipou também, no mistério da
encarnacao, a fé eucaristica da Igreja. E, na visitacdo, quando leva no seu ventre o Verbo
encarnado, de certo modo Ela serve de « sacrario » — 0 primeiro « sacrario » da historia —,
para o Filho de Deus, que, ainda invisivel aos olhos dos homens, Se presta a adoracao de
Isabel, como que «irradiando » a sua luz através dos olhos e da voz de Maria. E o olhar
extasiado de Maria, quando contemplava o rosto de Cristo recém-nascido e O estreitava nos
seus bracos, ndo é porventura 0 modelo inatingivel de amor a que se devem inspirar todas as
nossas comunhdes eucaristicas?

56. Ao longo de toda a sua existéncia ao lado de Cristo, € ndo apenas no Calvario, Maria
viveu a dimenséo sacrificial da Eucaristia. Quando levou 0 menino Jesus ao templo de
Jerusalém, « para O apresentar ao Senhor » (Lc 2, 22), ouviu o velho Simedo anunciar que
aquele Menino seria « sinal de contradicdo » e que uma « espada » havia de trespassar
também a alma d'Ela (cf. Lc 2, 34-35). Assim foi vaticinado o drama do Filho crucificado e de
algum modo prefigurado o « stabat Mater » aos pés da Cruz. Preparando-Se dia a dia para o
Calvario, Maria vive uma espécie de « Eucaristia antecipada », dir-se-ia uma « comunhao
espiritual » de desejo e oferta, que tera o seu cumprimento na uniao com o Filho durante a
Paixao, e manifestar-se-a depois, no periodo pds-pascal, na sua participacao na celebragao
eucaristica, presidida pelos Apdéstolos, como « memorial » da Paixao.

Impossivel imaginar os sentimentos de Maria, ao ouvir dos labios de Pedro, Jo&o, Tiago e
restantes apostolos as palavras da Ultima Ceia: « Isto € 0 meu corpo que vai ser entregue por
vés » (Lc 22, 19). Aquele corpo, entregue em sacrificio e presente agora nas espécies
sacramentais, era 0 mesmo corpo concebido no seu ventre! Receber a Eucaristia devia
significar para Maria quase acolher de novo no seu ventre aquele coracdo que batera em
unissono com o d'Ela e reviver o que tinha pessoalmente experimentado junto da Cruz.

57. « Fazei isto em memoria de Mim » (Lc 22, 19). No « memorial » do Calvario, esta presente
tudo o que Cristo realizou na sua paixdao e morte. Por isso, ndo pode faltar o que Cristo fez
para com sua Mde em nosso favor. De facto, entrega-Lhe o discipulo predilecto e, nele,
entrega cada um de nés: « Eis ai o teu filho ». E de igual modo diz a cada um de nés também:
« Eis ai a tua mae » (cf. Jo 19, 26-27).

Viver o memorial da morte de Cristo na Eucaristia implica também receber continuamente
este dom. Significa levar connosco — a exemplo de Jodo — Aquela que sempre de novo nos é
dada como Méae. Significa ao mesmo tempo assumir o compromisso de nos conformarmos
com Cristo, entrando na escola da Mae e aceitando a sua companhia. Maria esta presente,
com a Igreja e como Mée da Igreja, em cada uma das celebragdes eucaristicas. Se Igreja e
Eucaristia sdo um binémio indivisivel, o0 mesmo é preciso afirmar do bindbmio Maria e
Eucaristia. Por isso mesmo, desde a antiguidade € unénime nas Igrejas do Oriente e do
Ocidente a recordacao de Maria na celebracao eucaristica.

58. Na Eucaristia, a Igreja une-se plenamente a Cristo e ao seu sacrificio, com 0 mesmo
espirito de Maria. Tal verdade pode-se aprofundar relendo o Magnificat em perspectiva
eucaristica. De facto, como o céantico de Maria, também a Eucaristia é primariamente louvor e
accao de gracas. Quando exclama: « A minha alma glorifica ao Senhor e 0 meu espirito exulta
de alegria em Deus meu Salvador », Maria traz no seu ventre Jesus. Louva o Pai « por »
Jesus, mas louva-O também «em » Jesus e «com » Jesus. E nisto precisamente que
consiste a verdadeira « atitude eucaristica ».

Ao mesmo tempo Maria recorda as maravilhas operadas por Deus ao longo da histéria da
salvacao, segundo a promessa feita aos nossos pais (cf. Lc 1, 55), anunciando a maravilha
mais sublime de todas: a encarnagao redentora. Enfim, no Magnificat esta presente a tensao



escatolégica da Eucaristia. Cada vez que o Filho de Deus Se torna presente entre nés na
« pobreza » dos sinais sacramentais, pao e vinho, é lancado no mundo o germe daquela
histéria nova, que vera os poderosos « derrubados dos seus tronos » e « exaltados os
humildes » (cf. Lc 1, 52). Maria canta aquele « novo céu » e aquela « nova terra », cuja
antecipagao e em certa medida a « sintese » programatica se encontram na Eucaristia. Se o
Magnificat exprime a espiritualidade de Maria, nada melhor do que esta espiritualidade nos
pode ajudar a viver o mistério eucaristico. Recebemos o dom da Eucaristia, para que a nossa
vida, a semelhancga da de Maria, seja toda ela um magnificat!

CONCLUSAO

59. « Ave, verum corpus natum de Maria Virgine ». Celebrei ha poucos anos as bodas de ouro
do meu sacerddcio. Hoje tenho a graga de oferecer a Igreja esta enciclica sobre a Eucaristia,
na Quinta-feira Santa do meu vigésimo quinto ano de ministério petrino. Fago-o com o
coracao cheio de gratiddao. H4 mais de meio século todos os dias, a comecar daquele 2 de
Novembro de 1946 quando celebrei a minha Missa Nova na cripta de S. Leonardo na catedral
do Wawel, em Cracdvia, os meus olhos concentram-se sobre a hostia e sobre o célice onde o
tempo e o0 espaco de certo modo estdao « contraidos » e o drama do Golgota é representado
ao vivo, desvendando a sua misteriosa « contemporaneidade ». Cada dia péde a minha fé
reconhecer no pao e no vinho consagrados aquele Viandante divino que um dia Se pos a
caminho com os dois discipulos de Emaus para abrir-lhes os olhos a luz e o coracao a
esperanca (cf. Lc 24, 13-35).

Deixai, meus queridos irmaos e irmas, que dé com intima emocao, em companhia e para
conforto da vossa fé, o meu testemunho de fé na Eucaristia: « Ave, verum corpus natum de
Maria Virgine, / vere passum, immolatum, in cruce pro homine! ». Eis aqui o tesouro da Igreja,
0 coragao do mundo, o penhor da meta pela qual, mesmo inconscientemente, suspira todo o
homem. Mistério grande, que nos excede — € certo — e pde a dura prova a capacidade da
nossa mente em avancar para além das aparéncias. Aqui 0s nossos sentidos falham —
« Visus, tactus, gustus in te fallitur », diz-se no hino Adoro te devote — mas basta-nos
simplesmente a fé, radicada na palavra de Cristo que nos foi deixada pelos Apéstolos. Como
Pedro no fim do discurso eucaristico, segundo o Evangelho de Jodo, deixai que eu repita a
Cristo, em nome da Igreja inteira, em nome de cada um de vés: « Senhor, para quem
havemos nés de ir? Tu tens palavras de vida eterna » (Jo 6, 68).

60. Na aurora deste terceiro milénio, todos ndés, filhos da Igreja, somos convidados a progredir
com renovado impulso na vida cristd. Como escrevi na carta apostolica Novo millennio
ineunte, « nao se trata de inventar um “programa novo”. O programa ja existe: € o mesmo de
sempre, expresso no Evangelho e na Tradicdo viva. Concentra-se em dultima andlise, no
proprio Cristo, que temos de conhecer, amar, imitar, para n'Ele viver a vida trinitaria e com Ele
transformar a histéria até a sua plenitude na Jerusalém celeste ».(103) A concretizacao deste
programa de um renovado impulso na vida crista passa pela Eucaristia.

Cada esforco de santidade, cada iniciativa para realizar a missao da Igreja, cada aplicacao
dos planos pastorais deve extrair a forca de que necessita do mistério eucaristico e orientar-
se para ele como o seu ponto culminante. Na Eucaristia, temos Jesus, o seu sacrificio
redentor, a sua ressurrei¢cao, temos o dom do Espirito Santo, temos a adoracao, a obediéncia
e 0 amor ao Pai. Se transcurassemos a Eucaristia, como poderiamos dar remédio a nossa
indigéncia?

61. O mistério eucaristico — sacrificio, presenca, banquete — ndo permite redugcées nem
instrumentalizagbes; ha-de ser vivido na sua integridade, quer na celebragdo, quer no
coléquio intimo com Jesus acabado de receber na comunhao, quer no periodo da adoracao
eucaristica fora da Missa. Entao a Igreja fica solidamente edificada, e exprime-se o0 que ela é




verdadeiramente: una, santa, catélica e apostoélica; povo, templo e familia de Deus; corpo e
esposa de Cristo, animada pelo Espirito Santo; sacramento universal de salvacdo e
comunhdo hierarquicamente organizada.

O caminho que a Igreja percorre nestes primeiros anos do terceiro milénio € também caminho
de renovado empenho ecuménico. Os ultimos decénios do segundo milénio, com o seu
apogeu no Grande Jubileu do ano 2000, impeliram-nos nesta direcgéo, convidando todos os
baptizados a corresponderem a oracao de Jesus « ut unum sint» (Jo 17, 11). E um caminho
longo, cheio de obs- taculos que superam a capacidade humana; mas temos a Eucaristia e,
na sua presenga, podemos ouvir no fundo do corag¢do, como que dirigidas a nos, as mesmas
palavras que ouviu o profeta Elias: « Levanta-te e come, porque ainda tens um caminho longo
a percorrer » (1 Re 19, 7). O tesouro eucaristico, que o Senhor pds a nossa disposicao, incita-
nos para a meta que é a sua plena partilha com todos os irmaos, aos quais estamos unidos
pelo mesmo Baptismo. Mas para nao desperdicar esse tesouro, € preciso respeitar as
exigéncias que derivam do facto de ele ser sacramento da comunhdo na fé e na sucessao
apostolica.

Dando a Eucaristia todo o realce que merece e procurando com todo o cuidado nao atenuar
nenhuma das suas dimensdes ou exigéncias, damos provas de estar verdadeiramente
conscientes da grandeza deste dom. A isto nos convida uma tradi¢ao ininterrupta desde os
primeiros séculos, que mostra a comunidade crista vigilante na defesa deste « tesouro ».
Movida pelo amor, a Igreja preocupa-se em transmitir as sucessivas geracoes cristas a fé e a
doutrina sobre o mistério eucaristico, sem perder qualquer fragmento. E ndo ha perigo de
exagerar no cuidado que lhe dedicamos, porque, « neste sacramento, se condensa todo o
mistério da nossa salvagao ».(104)

62. Meus queridos irmdos e irmas, vamos a escola dos Santos, grandes intérpretes da
verdadeira piedade eucaristica. Neles, a teologia da Eucaristia adquire todo o brilho duma
vivéncia, « contagia-nos » e, por assim dizer, nos « abrasa ». Ponhamo-nos sobretudo a
escuta de Maria Santissima, porque n'Ela, como em mais ninguém, o mistério eucaristico
aparece como o mistério da luz. Olhando-A, conhecemos a forga transformadora que possui a
Eucaristia. N'Ela, vemos o mundo renovado no amor. Contemplando-A elevada ao Céu em
corpo e alma, vemos um pedaco do « novo céu » e da « nova terra » que se hao-de abrir
diante dos nossos olhos na segunda vinda de Cristo. A Eucaristia constitui aqui na terra o seu
penhor e, de algum modo, antecipacao: « Veni, Domine lesu » (Ap 22, 20)!

Nos sinais humildes do pdo e do vinho transubstanciados no seu corpo e sangue, Cristo
caminha connosco, como nossa forga e nosso viatico, e torna-nos testemunhas de esperanca
para todos. Se a razéo experimenta os seus limites diante deste mistério, o coragéo iluminado
pela graga do Espirito Santo intui bem como comportar-se, entranhando-se na adoracéo e
num amor sem limites.

Facamos nossos os sentimentos de S. Tomas de Aquino, maximo tedlogo e ao mesmo tempo
cantor apaixonado de Jesus eucaristico, e deixemos que 0 nosso espirito se abra também na
esperanca a contemplacao da meta pela qual suspira o coracao, sedento como é de alegria e
de paz:

« Bone Pastor, panis vere

lesu, notri miserere... ».

« Bom Pastor, pao da verdade,

Tende de nds piedade,

Conservai-nos na unidade,

Extingui nossa orfandade

E conduzi-nos ao Pai.



Aos mortais dando comida
Dais também o p&o da vida:
Que a familia assim nutrida
Seja um dia reunida

Aos convivas la do Céu ».

Dado em Roma, junto de S. Pedro, no dia 17 de Abril, Quinta-feira Santa, do ano 2003,
vigésimo quinto do meu Pontificado e Ano do Rosario.

IOANNES PAULUS II

Disponivel em : http://www.paroquiapiedade.com.br




