
LIBERTATIS NUNTIUS 
Por Congregação para a Doutrina da Fé 

 

 
LIBERTATIS NUNTIUS 

Instrução sobre alguns aspectos da Teologia da Libertação 
 
 
INTRODUÇÃO 
 
O Evangelho de Jesus Cristo é mensagem de liberdade e força de libertação. Esta verdade essencial 
tornou-se, nos últimos anos, objeto da reflexão dos teólogos, com uma nova atenção que, em si mesma, é 
rica de promessas. 
A libertação é antes de tudo e principalmente libertação da escravidão radical do pecado. Seu objetivo e 
seu termo é a liberdade dos filhos de Deus, que é dom da graça. Ela exige, por uma conseqüência lógica, a 
libertação de muitas outras escravidões, de ordem cultural, econômica, social e política, que, em última 
análise, derivam todas do pecado e constituem outros tantos obstáculos que impedem os homens de viver 
segundo a própria dignidade. Discernir com clareza o que é fundamental e o que faz parte das 
conseqüências é condição indispensável para uma reflexão teológica sobre a libertação. 
 
Na verdade, diante da urgência dos problemas, alguns são levados a acentuar unilateralmente a libertação 
das escravidões de ordem terrena e temporal, dando a impressão de relegar ao segundo plano a libertação 
do pecado e, portanto, de não lhe atribuir praticamente a importância primordial que lhe compete. A 
apresentação dos problemas por eles proposta torna-se, por isso, confusa e ambígua. Outros, com a 
intenção de chegar a um conhecimento mais exato das causas das escravidões que desejam eliminar, 
servem-se, sem a suficiente precaução crítica, de instrumentos de pensamento que é difícil, e até mesmo 
impossível, purificar de uma inspiração ideológica incompatível com a fé cristã e com as exigências éticas 
que dela derivam. 
 
A Congregação para a Doutrina da Fé não pretende tratar aqui o vasto tema da liberdade cristã e da 
libertação em si mesmo. Propõe-se a fazê-lo num documento posterior, no qual porá em evidência, de 
maneira positiva, toda a sua riqueza, tanto para a doutrina como para a prática. 
 
A presente Instrução tem uma finalidade mais precisa e mais limitada: quer chamar a atenção dos 
Pastores, dos teólogos e de todos os fiéis para os desvios e perigos de desvios, prejudiciais à fé e à vida 
cristã, inerentes a certas formas da teologia da libertação que usam, de maneira insuficientemente crítica, 
conceitos assumidos de diversas correntes do pensamento marxista. 
 
Esta advertência não deve, de modo algum, ser interpretada como uma desaprovação de todos aqueles que 
querem responder generosamente e com autêntico espírito evangélico à "opção preferencial pelos pobres". 
Nem pode, de maneira alguma, servir de pretexto para aqueles que se refugiam numa atitude de 
neutralidade e de indiferença diante dos trágicos e urgentes problemas da miséria e da injustiça. Pelo 
contrário, é ditada pela certeza de que os graves desvios ideológicos que ela aponta levam inevitavelmente 
a trair a causa dos pobres. Mais do que nunca, convém que grande número de cristãos, com uma fé 
esclarecida e decididos a viver a vida cristã na sua totalidade, se empenhem, por amor a seus irmãos 
deserdados, oprimidos ou perseguidos, na luta pela justiça, pela liberdade e pela dignidade humana. Hoje 
mais do que nunca, a Igreja propõe-se a condenar os abusos, as injustiças e os atentados à liberdade, onde 
quer que eles aconteçam e quaisquer que sejam seus autores, e lutar, com os seus próprios meios, pela 
defesa e promoção dos direitos do homem, especialmente na pessoa dos pobres. 



 
I - UMA ASPIRAÇÃO 
 
1. A poderosa e quase irresistível aspiração dos povos à libertação constitui um dos principais sinais dos 
tempos que a Igreja deve perscrutar e interpretar à luz do Evangelho. Este fenômeno marcante de nossa 
época tem uma amplidão universal; manifesta-se, porém, em formas e em graus diferentes, conforme os 
povos. É, sobretudo entre os povos que experimentam o peso da miséria e entre as camadas deserdadas 
que esta aspiração se exprime com vigor. 
 
2. Esta aspiração traduz a percepção autêntica, ainda que obscura, da dignidade do homem, criado "à 
imagem e semelhança de Deus" (Gn1,26-27), rebaixada e menosprezada por múltiplas opressões culturais, 
políticas, raciais, sociais e econômicas, que muitas vezes se acumulam. 
 
3. Ao revelar-lhes a sua vocação de filhos de Deus, o Evangelho suscitou no coração dos homens a 
exigência e a vontade positiva de uma vida fraterna, justa e pacífica, na qual cada pessoa possa encontrar o 
respeito e as condições da sua auto-realização espiritual e material. Esta exigência encontra-se, sem 
dúvida, na raiz da aspiração de que falamos. 
 
4. Por conseqüência, o homem já não está disposto a sujeitar-se passivamente ao peso esmagador da 
miséria, com suas seqüelas de morte, doença e depauperamento. Sente profundamente esta miséria como 
uma intolerável violação da sua dignidade original. Muitos fatores, entre os quais é preciso incluir o 
fermento evangélico, contribuíram para o despertar da consciência dos oprimidos. 
 
5. Já não se ignora, mesmo nos segmentos da população ainda dominados pelo analfabetismo, que, graças 
ao maravilhoso progresso das ciências e das técnicas, a humanidade, em constante crescimento 
demográfico, seria capaz de assegurar a cada ser humano um mínimo de bens exigidos pela sua dignidade 
de pessoa. 
 
6. O escândalo das gritantes desigualdades entre ricos e pobres - quer se trate de desigualdades entre 
países ricos e países pobres, ou de desigualdades entre camadas sociais dentro de um mesmo território 
nacional - já não é tolerado. De um lado, atingiu-se uma abundância jamais vista até agora, que favorece o 
desperdício; e, de outro lado, vive-se ainda numa situação de indigência, marcada pela privação dos bens 
de primeira necessidade, de modo que já não se conta mais o número das vítimas da subnutrição. 
 
7. A falta de eqüidade e de sentido de solidariedade nos intercâmbios internacionais reverte de tal modo 
em benefício dos países industrializados, que a distância entre ricos e pobres aumenta sem cessar. Daí o 
sentimento de frustração, entre os povos do Terceiro Mundo, e a acusação de exploração e de 
colonialismo econômico lançada contra os países industrializados. 
 
8. A recordação dos estragos causados por um certo tipo de colonialismo e de suas conseqüências aviva 
muitas vezes feridas e traumatismos. 
 
9. A Sé Apostólica, na linha do Concílio Vaticano II, bem como as Conferências Episcopais, não têm 
cessado de denunciar o escândalo que constitui a gigantesca corrida armamentista que, além das ameaças 
que faz pesar sobre a paz, absorve enormes somas, uma parcela das quais seria suficiente para acudir às 
necessidades mais urgentes das populações privadas do necessário. 
 
II – EXPRESSÕES DESTA ASPIRAÇÃO 



 
1. A aspiração pela justiça e pelo reconhecimento efetivo da dignidade de cada ser humano, como 
qualquer outra aspiração profunda, exige ser esclarecida e orientada. 
 
2. Com efeito, é um dever usar de discernimento acerca das expressões, teóricas e práticas, desta 
aspiração. Pois existem numerosos movimentos políticos e Sociais que se apresentam como porta-vozes 
autênticos da aspiração dos pobres e como habilitados, mesmo com o recurso a meios violentos, a realizar 
as transformações radicais que poriam fim à opressão e à miséria do povo. 
 
3. Deste modo, a aspiração pela justiça encontra-se muitas vezes prisioneira de ideologias que ocultam ou 
pervertem o seu sentido, propondo à luta dos povos para a sua libertação objetivos que se opõem à 
verdadeira finalidade da vida humana e pregando meios de ação que implicam o recurso sistemático à 
violência, contrários a uma ética que respeite as pessoas. 
 
4. A interpretação dos sinais dos tempos à luz do Evangelho exige, pois, que se perscrute o sentido da 
aspiração profunda dos povos pela justiça, mas, ao mesmo tempo, que se examinem, com um 
discernimento crítico, as expressões teóricas e práticas que são componentes desta aspiração. 
 
III - A LIBERTAÇÃO, TEMA CRISTÃO 
 
1. Considerada em si mesma, a aspiração pela libertação não pode deixar de encontrar eco amplo e 
fraterno no coração e no espírito dos cristãos. 
 
2. Assim, em consonância com esta aspiração, nasceu o movimento teológico e pastoral conhecido pelo 
nome de "teologia da libertação":num primeiro momento nos países da América Latina, marcados pela 
herança religiosa e cultural do cristianismo; em seguida, nas outras regiões do Terceiro Mundo, bem como 
em alguns ambientes dos países industrializados. 
 
3. A expressão "teologia da libertação" designa primeiramente uma preocupação privilegiada, geradora de 
compromisso pela justiça,voltada para os pobres e para as vítimas da opressão. A partir desta abordagem 
podem-se distinguir diversas maneiras, freqüentemente inconciliáveis, de conceber a significação cristã da 
pobreza e o tipo de compromisso pela justiça que ela exige. Como todo movimento de idéias, as "teologias 
da libertação" englobam posições teológicas diversificadas; suas fronteiras doutrinais são mal definidas. 
 
4. A aspiração pela libertação, como o próprio termo indica, refere-se a um tema fundamental do Antigo e 
do Novo Testamento. Por isso,tomada em si mesma a expressão "teologia da libertação" é uma expressão 
perfeitamente válida: designa, neste caso, uma reflexão teológica centrada no tema bíblico da libertação e 
da liberdade e na urgência de suas incidências práticas. A convergência entre as aspiração pela libertação e 
as teologias da libertação não é pois fortuita. O significado desta convergência não pode ser compreendido 
corretamente senão à luz da especificidade da mensagem da Revelação, autenticamente interpretada pelo 
Magistério da Igreja. 
 
IV - FUNDAMENTOS BÍBLICOS 
 
1. Uma teologia da libertação corretamente entendida constitui, pois, um convite aos teólogos a 
aprofundar certos temas bíblicos essenciais, com o espírito atento às graves e urgentes questões que a atual 
aspiração pela libertação e os movimentos de libertação, eco mais ou menos fiel dessa aspiração, põem à 
Igreja. Não é possível esquecer, por um só instante, as situações de dramática miséria de onde brota a 
interpelação assim lançada aos teólogos. 



 
2. A experiência radical da liberdade cristã constitui aqui o primeiro ponto de referência. Cristo, nosso 
Libertador, libertou-nos do pecado e da escravidão da lei e da carne, que constitui a marca da condição do 
homem pecador. É, pois, a vida nova da graça, fruto da justificação, que nos torna livres. Isto significa que 
a mais radical das escravidões é a escravidão do pecado. As demais formas de escravidão encontram, pois, 
na escravidão do pecado, a sua raiz mais profunda. É por isso que liberdade, no pleno sentido cristão, 
caracterizada pela vida no Espírito, não pode ser confundida com a licença de ceder aos desejos da carne. 
Ela é vida nova na caridade. 
 
3. As "teologias da libertação" recorrem amplamente à narração do Livro do Êxodo. Este constitui, de 
fato, o acontecimento fundamental na formação do povo eleito. É preciso não perder de vista, contudo, 
que a significação específica do acontecimento provém de sua finalidade, já que esta libertação está 
orientada para a constituição do povo de Deus e para o culto da Aliança celebrado no Monte Sinai. 
 
Por isso, a libertação do Êxodo não pode ser reduzida a uma libertação de natureza prevalentemente ou 
exclusivamente política. É significativo, de resto, que o termo libertação seja às vezes substituído na 
Sagrada Escritura pelo outro, muito semelhante, de redenção. 
 
4. Jamais se apagará da memória de Israel o episódio que originou o Êxodo. Ele é o ponto de referência 
quando, após a destruição de Jerusalém e o exílio de Babilônia, o povo eleito vive na esperança de uma 
nova libertação e, para além dessa, na expectativa de uma libertação definitiva. Nessa experiência, Deus é 
reconhecido como o Libertador. Ele estabelecerá com seu povo uma nova Aliança, marcada pelo dom do 
seu Espírito e pela conversão dos corações. 
 
5. As múltiplas angústias e desgraças experimentadas pelo homem fiel ao Deus da Aliança servem de 
tema para diversos salmos:lamentações, pedidos de socorro, ações de graças referem-se à salvação 
religiosa e à libertação. Nesse contexto, a desgraça não se identifica pura e simplesmente com uma 
condição social de miséria ou com a sorte de quem sofre opressão política. Ela inclui também a 
hostilidade dos inimigos, a injustiça, a morte e a culpa. Os salmos nos remetem a uma experiência 
religiosa essencial: somente de Deus se espera a salvação e o remédio. Deus, e não o homem, tem o poder 
de mudar as situações de angústia. Assim, os "pobres do Senhor" vivem numa dependência total e 
confiante na providência amorosa de Deus. Aliás, durante toda a travessia do deserto, o Senhor nunca 
deixou de prover à libertação e à purificação espirituais de seu povo. 
 
6. No Antigo Testamento, os profetas, desde Amós, não cessam de recordar, com particular vigor, as 
exigências da justiça e da solidariedade e de formular um juízo extremamente severo sobre os ricos que 
oprimem o pobre. Tomam a defesa da viúva e do órfão.Proferem ameaças contra os poderosos: a 
acumulação de iniquidade acarretará necessariamente terríveis castigos. Isto porque não se concebe a 
fidelidade à Aliança sem a prática da justiça. A justiça em relação a Deus e a justiça em relação aos 
homens são inseparáveis.Deus é o defensor e o libertador do pobre. 
 
7. Semelhantes exigências encontram-se também no Novo Testamento. Ali são até radicalizadas, como 
demonstra o discurso das Bem-aventuranças. Conversão e renovação devem operar-se no mais íntimo do 
coração. 
 
8. Já anunciado no Antigo Testamento, o mandamento do amor fraterno estendido a todos os homens 
constitui agora a suprema norma da vida social. Não há discriminações ou limites que possam opor-se ao 
reconhecimento de todo e qualquer homem como o próximo. 
 
9. A pobreza por amor ao Reino é exaltada. E na figura do pobre somos levados a reconhecer a imagem e 



como que a presença misteriosa do Filho de Deus que se fez pobre por nosso amor. Este é o fundamento 
das inexauríveis palavras de Jesus sobre o Juízo, em Mt 25,31-46. Nosso Senhor é solidário com toda 
desgraça; toda desgraça leva a marca de sua Presença. 
 
10. Contemporaneamente, as exigências da justiça e da misericórdia, já enunciadas no Antigo Testamento, 
são aprofundadas a ponto de revestirem no Novo Testamento uma significação nova. Aqueles que sofrem 
ou são perseguidos são identificados com Cristo. A perfeição que Jesus exige de seus discípulos (Mt 5,18) 
consiste no dever de serem misericordiosos "como vosso Pai é misericordioso" (Lc 6,36). 
 
11. É à luz da vocação cristã ao amor fraterno e à misericórdia que os ricos são severamente admoestados 
para que cumpram o seu dever. São Paulo, perante as desordens na Igreja de Corinto, acentua 
vigorosamente a ligação que existe entre tomar parte no sacramento do amor e repartir o pão com o irmão 
que se encontra em necessidade. 
 
12. A Revelação do Novo Testamento nos ensina que o pecado é o mal mais profundo, que atinge o 
homem no cerne da sua personalidade. A primeira libertação, ponto de referência para as demais, é a do 
pecado. 
 
13. Se o Novo Testamento se abstém de exigir previamente, como pressuposto para a conquista desta 
liberdade, uma mudança da condição política e social, é, sem dúvida, para salientar o caráter radical da 
emancipação trazida por Cristo, oferecida a todos os homens, sejam eles livres ou escravos politicamente. 
Contudo, a Carta a Filemon mostra que a nova liberdade, trazida pela graça de Cristo, deve 
necessariamente ter repercussão também no campo social. 
 
14. Não se pode, portanto, restringir o campo do pecado, cujo primeiro efeito é o de introduzir a desordem 
na relação entre o homem e Deus, àquilo que se denomina "pecado social". Na verdade, só uma adequada 
doutrina sobre o pecado permitirá insistir sobre a gravidade de seus efeitos sociais. 
 
15. Não se pode tampouco situar o mal unicamente ou principalmente nas "estruturas" econômicas, sociais 
ou políticas, como se todos os outros males derivassem destas estruturas como de sua causa: neste caso, a 
criação de um "homem novo" dependeria da instauração de estruturas econômicas e sócio-políticas 
diferentes. Há, certamente, estruturas iníquas e geradoras de iniqüidade, e é preciso ter a coragem de 
mudá-las. Fruto da ação do homem, as estruturas boas ou más são conseqüências antes de serem causas. A 
raiz do mal se encontra, pois, nas pessoas livres e responsáveis, que devem ser convertidas pela graça de 
Jesus Cristo, para viver e agir como criaturas novas, no amor ao próximo, na busca eficaz da justiça, do 
autodomínio e do exercício das virtudes. 
 
Ao estabelecer como primeiro imperativo a revolução radical das relações sociais e ao criticar, a partir 
desta posição, a busca da perfeição pessoal, envereda-se pelo caminho da negação do sentido da pessoa e 
de sua transcendência, e destroem-se a ética e o seu fundamento,que é o caráter absoluto da distinção entre 
o bem e o mal. Ademais, sendo a caridade o princípio da autêntica perfeição, esta não pode ser concebida 
sem abertura aos outros e sem espírito de serviço. 
 
V - A VOZ DO MAGISTÉRIO 
 
1. Para responder ao desafio lançado à nossa época pela opressão e pela fome, o Magistério da Igreja, com 
a preocupação de despertar as consciências cristãs para o sentido da justiça, da responsabilidade social e 
da solidariedade para com os pobres e os oprimidos, relembra repetidamente a atualidade e a urgência da 
doutrina e dos imperativos contidos na Revelação. 



 
2. Limitamo-nos a mencionar aqui apenas algumas destas intervenções: os pronunciamentos pontifícios 
mais recentes, Mater et Magistra e Pacem in terris, Populorum progressio e Evangelii nuntiandi. 
Mencionemos ainda a carta ao Cardeal Roy, Octogesima adveniens. 
 
3. O Concílio Vaticano II, por sua vez, tratou as questões da justiça e da liberdade na Constituição pastoral 
Gaudium et spes. 
 
4. O Santo Padre insistiu em diversas oportunidades neste tema, particularmente nas encíclicas Redemptor 
hominis, Dives in Misericordiae Laborem exercens. As numerosas intervenções que relembram a doutrina 
dos direitos do homem tocam diretamente nos problemas da libertação da pessoa humana diante dos 
diversos tipos de opressão de que é vítima. É preciso citar, especialmente neste contexto, o discurso 
proferido diante da XXXVI Assembléia geral da ONU, em Nova Iorque, no dia 2 de outubro de 1979. No 
dia 28 de janeiro do mesmo ano, João Paulo II, ao abrir a Terceira Conferência Geral do Episcopado 
Latino-Americano, em Puebla, havia recordado que a verdade completa sobre o homem é a base da 
verdadeira libertação. Este texto constitui um documento de referência direta para a teologia da libertação. 
 
5. Por duas vezes, em 1971 e 1974, o Sínodo dos Bispos tratou de temas que se referem diretamente à 
concepção cristã da libertação: o tema da justiça no mundo e o tema da relação entre a libertação das 
opressões e a libertação integral ou a salvação do homem. Os trabalhos dos Sínodos de 1971 e de 1974 
levaram Paulo VI a esclarecer, na Exortação apostólica Evangelii nuntiandi, a relação que existe entre a 
evangelização e a libertação ou a promoção humana. 
 
6. A preocupação da Igreja pela libertação e pela promoção humana traduziu-se também no fato da 
constituição da Pontifícia Comissão Justiça e Paz. 
 
7. Numerosos episcopados, de acordo com a Santa Sé, têm lembrado também eles a urgência e os 
caminhos para uma autêntica libertação humana. Neste contexto convém fazer menção especial dos 
documentos das Conferências Gerais do Episcopado Latino-Americano de Medelím, em 1968, e de 
Puebla, em 1979. Paulo VI esteve presente na abertura de Medelím, João Paulo II na de Puebla. Ambos os 
Papas trataram do tema da conversão e da libertação. 
 
8. Seguindo as pegadas de Paulo VI, insistindo na especificidade da mensagem do Evangelho, 
especificidade que deriva da sua origem divina, João Paulo II, no discurso de Puebla, lembrou quais são os 
três pilares sobre os quais deve assentar uma autêntica teologia da libertação: a verdade sobre Jesus Cristo, 
a verdade sobre a Igreja e a verdade sobre o homem . 
 
VI - UMA NOVA INTERPRETAÇÃO DO CRISTIANISMO 
 
1. Não se pode esquecer a ingente soma de trabalho desinteressado realizado por cristãos, pastores, 
sacerdotes, religiosos e leigos que, impelidos pelo amor a seus irmãos que vivem em condições 
desumanas, se esforçam por prestar auxílio e proporcionar alívio aos inumeráveis males que são frutos da 
miséria. Entre eles, alguns se preocupam por encontrar os meios eficazes que permitam pôr fim, o mais 
depressa possível, a uma situação intolerável. 
 
2. O zelo e a compaixão, que devem ocupar um lugar no coração de todos os pastores, correm por vezes o 
risco de se desorientar ou de serem desviados para iniciativas não menos prejudiciais ao homem e à sua 
dignidade do que a própria miséria que se combate, se não se prestar suficiente atenção a certas tentações. 
 
3. O sentimento angustiante da urgência dos problemas não pode levar a perder de vista o essencial, nem 



fazer esquecer a resposta de Jesus ao Tentador (Mt 4,4): "Não só de pão vive o homem, mas de toda 
palavra que procede da boca de Deus" (Dt 8,3). Assim, sucede que alguns, diante da urgência de repartir o 
pão, são tentados a colocar entre parênteses e a adiar para amanhã a evangelização: primeiro o pão, a 
palavra mais tarde. É um erro fatal separar as duas coisas, até chegar a opô-las. O senso cristão, aliás, 
espontaneamente sugere a muitos que façam uma e outra. 
 
4. A alguns parece até que a luta necessária para obter justiça e liberdade humanas, entendidas no sentido 
econômico e político, constitua o essencial e a totalidade da salvação. Para estes, o Evangelho se reduz a 
um evangelho puramente terrestre. 
 
5. É em relação à opção preferencial pelos pobres, reafirmada com vigor e sem meios termos, após 
Medelín, na Conferência de Puebla, de um lado, e à tentação de reduzir o Evangelho da salvação a um 
evangelho terrestre, de outro lado, que se situam as diversas teologias da libertação. 
 
6. Lembremos que a opção preferencial, definida em Puebla, é dupla: pelos pobres e pelos jovens. É 
significativo que a opção pela juventude seja, de maneira geral, totalmente silenciada. 
 
7. Dissemos acima (cf. IV, 1) que existe uma autêntica "teologia da libertação", aquela que lança raízes na 
Palavra de Deus, devidamente interpretada. 
 
8. Mas sob um ponto de vista descritivo, convém falar das teologias da libertação, pois a expressão 
abrange posições teológicas, ou até mesmo ideológicas, não apenas diferentes, mas até, muitas vezes, 
incompatíveis entre si. 
 
9. No presente documento, tratar-se-á somente das produções daquela corrente de pensamento que, sob o 
nome de "teologia da libertação", propõe uma interpretação inovadora do conteúdo da fé e da existência 
cristã, interpretação que se afasta gravemente da fé da Igreja, mais ainda, constitui uma negação prática 
dessa fé. 
 
10. Conceitos tomados por empréstimo, de maneira a crítica, à ideologia marxista e o recurso a teses de 
uma hermenêutica bíblica marcada pelo racionalismo encontram-se na raiz da nova interpretação, que vem 
corromper o que havia de autêntico no generoso empenho inicial em favor dos pobres. 
 
VII - A ANÁLISE MARXISTA 
 
1. A impaciência e o desejo de ser eficazes levaram alguns cristãos, perdida a confiança em qualquer outro 
método, a voltarem-se para aquilo que chamam de "análise marxista". 
 
2. Seu raciocínio é o seguinte: uma situação intolerável e explosiva exige uma ação eficaz que não pode 
mais ser adiada. Uma ação eficaz supõe uma analise científica das causas estruturais da miséria. Ora, o 
marxismo aperfeiçoou um instrumental para semelhante análise. Bastará, pois, aplicá-lo à situação do 
Terceiro Mundo e, especialmente, à situação da América Latina. 
 
3. Que o conhecimento científico da situação e dos possíveis caminhos de transformação social seja o 
pressuposto de uma ação capaz de levar aos objetivos prefixados, é evidente. Vai nisto um sinal de 
seriedade no compromisso. 
 
4. O termo "científico", porém, exerce uma fascinação quase mítica; nem tudo o que ostenta a etiqueta de 
científico o é necessariamente. Por isso, tomar emprestado um método de abordagem da realidade é algo 



que deve ser precedido de um exame crítico de natureza epistemológica. Ora, este prévio exame crítico 
falta a várias "teologias da libertação". 
 
5. Nas ciências humanas e sociais, convém estar atento antes de tudo à pluralidade de métodos e de pontos 
de vista, cada um dos quais põe em evidência um só aspecto da realidade; esta, em virtude de sua 
complexidade, escapa a uma explicação unitária e unívoca. 
 
6. No caso do marxismo, tal como se pretende utilizar na conjuntura de que falamos, tanto mais se impõe 
a crítica prévia, quanto o pensamento de Marx constitui uma concepção totalizante do mundo, na qual 
numerosos dados de observação e de análise descritiva são integrados numa estrutura filosófico-
ideológica, que determina a significação e a importância relativa que se lhes atribui. Os a priori 
ideológicos são pressupostos para a leitura da realidade social. Assim, a dissociação dos elementos 
heterogêneos que compõem este amálgama epistemologicamente híbrido torna-se impossível, de modo 
que, acreditando aceitar somente o que se apresenta como análise, se é forçado a aceitar, ao mesmo tempo, 
a ideologia. Por isso, não é raro que sejam os aspectos ideológicos que predominem nos empréstimos que 
diversos "teólogos da libertação" pedem aos autores marxistas. 
 
7. A advertência de Paulo VI continua ainda hoje plenamente atual: através do marxismo, tal como é 
vivido concretamente, podem-se distinguir diversos aspectos e diversas questões propostas à reflexão e à 
ação dos cristãos. Entretanto, "seria ilusório e perigoso chegar ao ponto de esquecer o vínculo estreito que 
os liga radicalmente, aceitar os elementos da análise marxista sem reconhecer suas relações com a 
ideologia, entrar na prática da luta de classes e de sua interpretação marxista sem tentar perceber o tipo de 
sociedade totalitária à qual este processo conduz". 
 
8. É verdade que desde as origens, mais acentuadamente, porém, nestes últimos anos, o pensamento 
marxista se diversificou, dando origem a diversas correntes que divergem consideravelmente entre si. Na 
medida, porém, em que se mantêm verdadeiramente marxistas, estas correntes continuam a estar 
vinculadas a um certo número de teses fundamentais que não são compatíveis com a concepção cristã do 
homem e da sociedade. Neste contexto, certas fórmulas não são neutras, mas conservam a significação 
que receberam na doutrina marxista original. É o que acontece com a "luta de classes". Esta expressão 
continua impregnada da interpretação que Marx lhe deu e não poderia,por conseguinte, ser considerada 
como um equivalente, de caráter empírico, da expressão "conflito social agudo". Aqueles que se servem 
de semelhantes fórmulas, pretendendo reter apenas certos elementos da análise marxista, que de resto seria 
rejeitada na sua globalidade,alimentam pelo menos um grave mal-entendido no espírito de seus leitores. 
 
9. Lembremos que o ateísmo e a negação da pessoa humana, de sua liberdade e de seus direitos 
encontram-se no centro da concepção marxista. Esta contém de fato erros que ameaçam diretamente as 
verdades de fé sobre o destino eterno das pessoas. Ainda mais: querer integrar na teologia uma "análise" 
cujos critérios de interpretação dependam desta concepção atéia significa embrenhar-se em desastrosas 
contradições. O desconhecimento da natureza espiritual da pessoa, aliás, leva a subordiná-la totalmente à 
coletividade e, deste modo, a negar os princípios de uma vida social e política em conformidade com a 
dignidade humana. 
 
10. O exame crítico dos métodos de análise tomados de outras disciplinas impõe-se de maneira particular 
ao teólogo. É a luz da fé que fornece à teologia seus princípios. Por isso, a utilização, por parte dos 
teólogos, de elementos filosóficos ou das ciências humanas tem um valor "instrumental" e deve ser objeto 
de um discernimento crítico de natureza teológica. Em outras palavras, o critério final e decisivo da 
verdade não pode ser, em última análise, senão um critério teológico. É à luz da fé, e daquilo que ela nos 
ensina sobre a verdade do homem e sobre o sentido último de seu destino, que se deve julgar da validade 



ou do grau de validade daquilo que as outras disciplinas propõem, de resto, muitas vezes à maneira de 
conjectura, como sendo verdades sobre o homem, sobre a sua história e sobre o seu destino. 
 
11. Aplicados à realidade econômica, social e política de hoje, certos esquemas de interpretação tomados 
de correntes do pensamento marxista podem apresentar, à primeira vista, alguma verossimilhança na 
medida em que a situação de alguns países oferece analogias com aquilo que Marx descreveu e 
interpretou, em meados do século passado. Tomando por base estas analogias, operam-se simplificações 
que,abstraindo de fatores essenciais específicos, impedem, de fato, uma análise verdadeiramente rigorosa 
das causas da miséria, mantêm as confusões. 
 
12. Em certas regiões da América Latina, a monopolização de grande parte das riquezas por uma 
oligarquia de proprietários desprovidos de consciência social, a quase ausência ou as carências do estado 
de direito, as ditaduras militares que conculcam os direitos elementares do homem, o abuso do poder por 
parte de certos dirigentes, as manobras selvagens de um certo capital estrangeiro, constituem outros tantos 
fatores que alimentam um violento sentimento de revolta junto àqueles que, deste modo, se consideram 
vítimas impotentes de um novo colonialismo de cunho tecnológico, financeiro, monetário ou econômico. 
A tomada de consciência das injustiças é acompanhada por um pathos que pede muitas vezes emprestado 
ao marxismo seu discurso, apresentado abusivamente como sendo um discurso "científico". 
 
13. A primeira condição para uma análise é a total docilidade à realidade que se pretende descrever. Por 
isso, uma consciência crítica deve acompanhar o uso das hipóteses de trabalho que se adotam. É 
necessário saber que elas correspondem a um ponto de vista particular, o que tem por conseqüência 
inevitável sublinhar unilateralmente certos aspectos do real, deixando outros na sombra. Esta limitação, 
que deriva da natureza das ciências sociais, é ignorada por aqueles que, à guisa de hipóteses reconhecidas 
como tais, recorrem a uma concepção totalizante, como é o pensamento de Marx. 
 
VIII - SUBVERSÃO DO SENSO DA VERDADE E VIOLÊNCIA 
 
1. Esta concepção totalizante impõe assim a sua lógica e leva as "teologias da libertação" a aceitar um 
conjunto de posições incompatíveis com a visão cristã do homem. Com efeito, o núcleo ideológico, 
tomado do marxismo e que serve de ponto de referência, exerce a função de principio determinante. Este 
papel lhe é confiado em virtude da qualificação de científico, quer dizer, de necessariamente verdadeiro, 
que lhe é atribuída. Neste núcleo, podem-se distinguir diversos componentes. 
 
2. Na lógica do pensamento marxista, a "análise" não é dissociável da práxis e da concepção da história à 
qual esta práxis está ligada. A análise é, pois, um instrumento de crítica e a crítica não passa de uma etapa 
do combate revolucionário. Este combate é o da classe do proletariado investido de sua missão histórica. 
 
3. Em conseqüência, somente quem participa deste combate pode fazer uma análise correta. 
 
4. A consciência verdadeira é, pois, uma consciência "partidarista". Pelo que se vê, é a própria concepção 
da verdade que aqui está em causa e que se encontra totalmente subvertida: não existe verdade - afirma-se 
- a não ser na e pela práxis "partidarista". 
 
5. A práxis e a verdade que dela deriva são práxis e verdade partidaristas, porque a estrutura fundamental 
da história está marcada pela luta de classes. Existe, pois, uma necessidade objetiva de entrar na luta de 
classes (que é o reverso dialético da relação de exploração que se denuncia). A verdade é a verdade de 
classe não há verdade senão no combate da classe revolucionária. 
 
6. A lei fundamental da história, que é a lei da luta de classes, implica que a sociedade esteja fundada 



sobre a violência. À violência que constitui a relação de dominação dos ricos sobre os pobres deverá 
responder a contra violência revolucionária, mediante a qual esta relação será invertida. 
 
7. A luta de classes é, pois, apresentada como uma lei objetiva e necessária. Ao entrar no seu processo, do 
lado dos oprimidos, "faz-se" a verdade, age-se "cientificamente". Em conseqüência, a concepção da 
verdade vai de par com a afirmação da violência necessária e, por isso, com a do amoralismo político. 
Nesta perspectiva, a referência a exigências éticas, que prescrevam reformas estruturais e institucionais 
radicais e corajosas, perde totalmente o sentido. 
 
8. A lei fundamental da luta de classes tem um caráter de globalidade e de universalidade. Ela se reflete 
em todos os domínios da existência,religiosos, éticos, culturais e institucionais. Em relação a esta lei, 
nenhum destes domínios é autônomo. Em cada um esta lei constitui o elemento determinante. 
 
9. Quando se assumem estas teses de origem marxista é, em particular, a própria natureza da ética que é 
radicalmente questionada. De fato, o caráter transcendente da distinção entre o bem e o mal, princípio da 
moralidade, encontram-se implicitamente negado na ótica da luta de classes. 
 
IX - TRADUÇÃO "TEOLÓGICA" DESTE NÚCLEO IDEOLÓGICO 
 
1. As posições aqui expostas encontram-se às vezes enunciadas com todos os seus termos em alguns 
escritos de "teólogos da libertação".Em outros, elas se deduzem logicamente das premissas colocadas. Em 
outros ainda, elas são pressupostas em certas práticas litúrgicas(como por exemplo a "Eucaristia" 
transformada em celebração do povo em luta), embora quem participe destas práticas não esteja 
plenamente consciente disso. Estamos, pois, diante de um verdadeiro sistema, mesmo quando alguns 
hesitam em seguir a sua lógica até o fim. Como tal, este sistema é uma perversão da mensagem cristã, 
como esta foi confiada por Deus à Igreja. Esta mensagem se encontra,pois, posta em xeque, na sua 
globalidade, pelas "teologias da libertação". 
 
2. Não é o fato das estratificações sociais, com as conexas desigualdades e injustiças, é a teoria da luta de 
classes como lei estrutural fundamental da história que é recebida por estas "teologias da libertação", na 
qualidade de princípio. A conclusão a que se chega é que a luta de classes, entendida deste modo, divide a 
própria Igreja e em função dela se devem julgar as realidades eclesiais. Pretende-se ainda que afirmar que 
o amor, na sua universalidade, é um meio capaz de vencer aquilo que constitui a lei estrutural primária da 
sociedade capitalista, seria manter, de má fé, uma ilusão falaz. 
 
3. Dentro desta concepção, a luta de classes é o motor da história. A história torna-se assim uma noção 
central. Afirmar-se-á que Deus se fez história. Acrescentar-se-á que não existe senão uma única história, 
na qual já não é preciso distinguir entre história da salvação e história profana. Manter a distinção seria 
cair no "dualismo". Semelhantes afirmações refletem um imanentismo historicista. Tende-se, deste modo, 
a identificar o Reino de Deus e o seu advento com o movimento de libertação humana e a fazer da mesma 
história o sujeito de seu próprio desenvolvimento como processo da auto-redenção do homem por meio de 
luta de classes. Esta identificação está em oposição com a fé da Igreja, como foi relembrada pelo Concílio 
Vaticano II. 
 
4. Nesta linha, alguns chegam até ao extremo de identificar o próprio Deus com a história e a definir a fé 
como "fidelidade à história", o que significa fidelidade comprometida com uma prática política, afinada 
com a concepção do devir da humanidade concebido no sentido de um messianismo puramente temporal. 
 
5. Por conseguinte, a fé, a esperança e a caridade recebem um novo conteúdo: são "fidelidade à história", 
"confiança no futuro", "opção pelos pobres". É o mesmo que dizer que são negadas em sua realidade 



teologal. 
 
6. Desta nova concepção deriva inevitavelmente uma politização radical das afirmações da fé e dos juízos 
teológicos. Já não se trata somente de chamar a atenção para as conseqüências e incidências políticas das 
verdades de fé que seriam respeitadas antes de tudo em seu valor transcendente. Toda e qualquer 
afirmação de fé ou de teologia se vê subordinada a um critério político, que, por sua vez, depende da 
teoria da luta de classes, como motor da história. 
 
7. Apresenta-se, por conseguinte, o ingresso na luta de classes como uma exigência da própria caridade; 
denuncia-se como atitude desmobilizadora e contrária ao amor pelos pobres a vontade de amar, de saída, 
todo homem, qualquer que seja a classe a que pertença, e de ir ao seu encontro pelas vias não-violentas do 
diálogo e da persuasão. Mesmo afirmando que ele não pode ser objeto de ódio, afirma-se com a mesma 
força que, pelo fato de pertencer objetivamente ao mundo dos ricos, ele é, antes de tudo, um inimigo de 
classe a combater.Como conseqüência, a universalidade do amor ao próximo e a fraternidade 
transformam-se num princípio escatológico que terá valor somente para o "homem novo" que surgirá da 
revolução vitoriosa. 
 
8. Quanto à Igreja, a tendência é de encará-la simplesmente como uma realidade dentro da história, sujeita 
ela também às leis que, segundo se pensa, governam o devir histórico na sua imanência. Esta redução 
esvazia a realidade específica da Igreja, dom da graça de Deus e mistério da fé. Contesta-se, igualmente, 
que a participação na mesma mesa eucarística de cristãos que, por acaso, pertençam a classes opostas, 
tenha ainda algum sentido. 
 
9. Na sua significação positiva, a Igreja dos pobres indica a preferência, sem exclusivismo, dada aos 
pobres, segundo todas as formas de miséria humana, porque eles são os prediletos de Deus. A expressão 
significa ainda que a Igreja, como comunhão e como instituição, assim como os membros da mesma 
Igreja, tomam consciência, em nosso tempo, das exigências da pobreza evangélica. 
 
10. Mas as "teologias da libertação", que têm o mérito de haver revalorizado os grandes textos dos 
profetas e do Evangelho acerca da defesa dos pobres, passam a fazer um amálgama pernicioso entre o 
pobre da Escritura e o proletariado de Marx. Perverte-se, deste modo, o sentido cristão do pobre e o 
combate pelos direitos dos pobres transforma-se em combate de classes na perspectiva ideológica da luta 
de classes. A Igreja dos pobres significa, então, Igreja classista, que tomou consciência das necessidades 
da luta revolucionária como etapapara a libertação e que celebra esta libertação na sua liturgia. 
 
11. É necessário fazer uma observação análoga a respeito da expressão Igreja do povo. Do ponto de vista 
pastoral, pode-se entender com essa expressão os destinatários prioritários da evangelização, aqueles para 
os quais, em virtude de sua condição, se volta primeiro que tudo o amor pastoral da Igreja. É possível 
referir-se também à Igreja como "povo de Deus", ou seja, como o povo da Nova Aliança realizada em 
Cristo. 
 
12. As "teologias da libertação", a que aqui nos referimos, porém, entendem por Igreja do povo a Igreja da 
luta libertadora organizada. O povo assim entendido chega mesmo a tornar-se, para alguns, objeto de fé. 
 
13. A partir de semelhante concepção da Igreja do povo, elabora-se uma crítica das próprias estruturas da 
Igreja. Não se trata apenas de uma correção fraterna dirigida aos Pastores da Igreja, cujo comportamento 
não reflita o espírito evangélico de serviço e se apegue a sinais anacrônicos de autoridade que 
escandalizam os pobres. Trata-se, sim, de pôr em xeque a estrutura sacramental e hierárquica da Igreja, tal 
como a quis o próprio Senhor. São denunciados na Hierarquia e no Magistério os representantes objetivos 
da classe dominante, que é preciso combater. Teologicamente, esta Posição equivale a afirmar que o povo 



é a fonte dos ministérios e, portanto, pode dotar-se de ministros à sua escolha, de acordo com as 
necessidades de sua missão revolucionária histórica. 
 
X - UMA NOVA HERMENÊUTlCA 
 
1. A concepção partidarista da verdade, que se manifesta na práxis revolucionária de classe, corrobora esta 
posição. Os teólogos que não compartilham as teses da "teologia da libertação", a hierarquia e sobretudo o 
Magistério romano são assim desacreditados a priori, como pertencentes à classe dos opressores. A 
teologia deles é uma teologia de classe. Os argumentos e ensinamentos não merecem, pois, ser 
examinados em si mesmos, uma vez que refletem simplesmente os interesses de uma classe. Por isso, 
decreta-se que o discurso deles é, em princípio, falso. 
 
2. Aparece aqui o caráter global e totalizante da "teologia da libertação". Por isso mesmo, deve ser 
criticada não nesta ou naquela afirmação que ela faz, mas a partir do ponto de vista de classes que ela 
adota a priori e que nela funciona como princípio hermenêutico determinante. 
 
3. Por causa deste pressuposto classista, torna-se extremamente difícil, para não dizer impossível, 
conseguir com alguns "teólogos da libertação" um verdadeiro diálogo, no qual o interlocutor seja ouvido e 
seus argumentos sejam discutidos objetivamente e com atenção. Com efeito, estes teólogos, mais ou 
menos conscientemente, partem do pressuposto de que o ponto de vista da classe oprimida e 
revolucionária, que seria o mesmo deles, constitui o único ponto de vista da verdade. Os critérios 
teológicos da verdade vêem-se, deste modo, relativizados e subordinados aos imperativos da luta de 
classes. Nesta perspectiva, substitui-se a ortodoxia, como regra correta da fé, pela idéia da ortopráxis, 
como critério de verdade. A este respeito, é preciso não confundir a orientação prática, própria à teologia 
tradicional, do mesmo modo e pelo mesmo título que lhe é própria também a orientação especulativa, com 
um primado privilegiado, conferido a um determinado tipo de práxis. Na realidade, esta última é a práxis 
revolucionária que se tornaria assim critério supremo da verdade teológica. Uma metodologia teológica 
sadia toma em consideração sem dúvida, a práxis da Igreja e nela encontra um de seus fundamentos, mas 
isto porque essa práxis é decorrência da fé e constitui uma expressão vivenciada dessa fé. 
 
4. A doutrina social da Igreja é rejeitada com desdém. Esta procede, afirma-se, da ilusão de um Possível 
compromisso, próprio das classes médias, destituídas de sentido histórico. 
 
5. A nova hermenêutica inserida nas "teologias da libertação" conduz a uma releitura essencialmente 
política da Escritura. É assim que se atribui a máxima importância ao acontecimento do Êxodo, enquanto 
libertação da escravidão política. Propõe-se igualmente uma leitura política do Magnificat. O erro aqui 
não está em privilegiar uma dimensão política das narrações bíblicas, mas em fazer desta dimensão a 
dimensão principal e exclusiva, o que leva a urna leitura redutiva da Escritura. 
 
6. Quem assim procede, coloca-se por isso mesmo na perspectiva de um messianismo temporal, que é uma 
das expressões mais radicais da secularização do Reino de Deus e de sua absorção na imanência da 
história humana 
 
7. Privilegiar deste modo a dimensão política é o mesmo que ser levado a negar a radical novidade do 
Novo Testamento e, antes de tudo, a desconhecer a pessoa de Nosso Senhor Jesus Cristo, verdadeiro Deus 
e verdadeiro homem, bem como o caráter específico da libertação que ele nos traz e que é 
fundamentalmente libertação do pecado, fonte de todos os males. 
 
8. Aliás, pôr de lado a interpretação autorizada do Magistério, denunciada como interpretação de classe, é 
afastar-se automaticamente da Tradição. É, por isso mesmo, privar-se de um critério teológico essencial 



para a interpretação e acolher, no vazio assim criado, as teses mais radicais da exegese racionalista. 
Retoma-se, então, sem espírito crítico, a Oposição entre o "Jesus da história" e o "Jesus da fé". 
 
9. Conserva-se, sem dúvida, a letra das fórmulas da fé, especialmente a de Calcedônia, mas atribui-se a 
essas fórmulas uma nova significação, que constitui urna negação da fé da Igreja. De um lado, rejeita-se a 
doutrina cristológica apresentada pela Tradição, em nome do critério de classe; e, de outro lado, pretende-
se chegar ao "Jesus da história" a partir da experiência revolucionária da luta dos pobres pela sua 
libertação. 
 
10. Pretende-se reviver uma experiência análoga à que teria sido a de Jesus. A experiência dos pobres 
lutando por sua libertação, que teria sido a de Jesus, e só ela revelaria assim o conhecimento do verdadeiro 
Deus e do Reino. 
 
11. É claro que a fé no Verbo encarnado, morto e ressuscitado por todos os homens, a quem "Deus fez 
Senhor e Cristo", é negada. Toma o seu lugar uma "figura" de Jesus, uma espécie de símbolo que resume 
em si mesmo as exigências da luta dos oprimidos. 
 
12. Propõe-se, assim, uma interpretação exclusivamente política da morte de Cristo. Nega-se, desta 
maneira, seu valor salvífico e toda a economia da redenção. 
 
13. A nova interpretação atinge, assim, todo o conjunto do mistério cristão. 
 
14. De modo geral, ela opera o que se poderia chamar de inversão dos símbolos. Assim, em lugar de ver 
no Êxodo com São Paulo uma figura do batismo se tenderá ao extremo de fazer deste um símbolo da 
libertação política do povo. 
 
15. Pelo mesmo critério hermenêutico, aplicado à vida eclesial e à constituição hierárquica da Igreja, as 
relações entre a hierarquia e a "base" tornam-se relações de dominação que obedecem à lei da luta de 
classes. A sacramentalidade, que está na raiz dos ministérios eclesiásticos e que faz da Igreja uma 
realidade espiritual que não se pode reduzir a uma análise puramente sociológica, é simplesmente 
ignorada. 
 
16. Verifica-se ainda a inversão dos símbolos no domínio dos sacramentos. A Eucaristia não é mais 
entendida na sua verdade de presença sacramental do sacrifício reconciliador e como dom do Corpo e do 
Sangue de Cristo. Torna-se celebração do povo na sua luta. Por conseguinte, a unidade da Igreja é 
radicalmente negada. A unidade, a reconciliação, a comunhão no amor não mais são concebidas como um 
dom que recebemos de Cristo. É a classe histórica dos pobres que, mediante o combate, construirá a 
unidade. A luta de classes é o caminho desta unidade. A Eucaristia torna-se, deste modo, Eucaristia de 
classe. Nega-se também, ao mesmo tempo, a força triunfante do amor de Deus que nos é dado. 
 
XI – ORIENTAÇÕES 
 
1. Chamar a atenção para os graves desvios que algumas "teologias da libertação" trazem consigo não 
deve, de modo algum, ser interpretado como uma aprovação, ainda que indireta, aos que contribuem para 
a manutenção da miséria dos povos, aos que dela se aproveitam, aos que se acomodam ou aos que ficam 
indiferentes perante esta miséria. A Igreja, guiada pelo Evangelho da misericórdia e pelo amor ao homem, 
escuta o clamor pela justiça e deseja responder com todas as suas forças. 
 
2. Um imenso apelo é assim dirigido à Igreja. Com audácia e coragem, com clarividência e prudência, 



com zelo e força de ânimo, com um amor aos pobres que vai até ao sacrifício, os pastores, como muitos já 
fazem, hão de considerar como tarefa prioritária responder a este apelo. 
 
3. Todos aqueles, sacerdotes, religiosos e leigos que, auscultando o clamor pela justiça, quiserem trabalhar 
na evangelização e na promoção humana, fá-lo-ão em comunhão com seu bispo e com a Igreja, cada um 
na linha de sua vocação eclesial específica. 
 
4. Conscientes do caráter eclesial de sua vocação, os teólogos colaborarão lealmente e em espírito e 
diálogo com o Magistério da Igreja. Saberão reconhecer no Magistério um dom de Cristo à sua Igreja e 
acolherão a sua palavra e as suas orientações com respeito filial. 
 
5. Somente a partir da tarefa evangelizadora, tomada em sua integralidade, se compreendem as exigências 
de urna promoção humana e de uma libertação autênticas. Esta libertação tem como pilares indispensáveis 
a verdade sobre Jesus Cristo, o Salvador, a verdade sobre a Igreja, a verdade sobre o homem e sobre a sua 
dignidade. É à luz das bem-aventuranças, da bem-aventurança dos pobres de coração em primeiro lugar, 
que a Igreja, desejosa de ser, no mundo inteiro, a Igreja dos pobres, quer servir a nobre causa da verdade e 
da justiça. Ela se dirige a cada homem e, por isso mesmo, a todos os homens. Ela é a "Igreja universal. A 
Igreja do mistério da encarnação. Não é a Igreja de uma classe ou de uma só casta. Ela fala em nome da 
própria verdade. Esta verdade é realista". Ela leva a ter em conta "cada realidade humana, cada injustiça, 
cada tensão, cada luta". 
 
6. Uma defesa eficaz da justiça deve apoiar-se na verdade do homem, criado à imagem de Deus e 
chamado à graça da filiação divina. O reconhecimento da verdadeira relação do homem com Deus 
constitui o fundamento da justiça, enquanto regula as relações entre os homens. Esta é a razão pela qual o 
combate pelos direitos do homem, que a Igreja não cessa de promover, constitui o autêntico combate pela 
justiça. 
 
7. A verdade do homem exige que este combate seja conduzido por meios que estejam de acordo com a 
dignidade humana. Por isso, o recurso sistemático e deliberado à violência cega, venha esta de um lado ou 
de outro, deve ser condenado. Pôr a confiança em meios violentos na esperança de instaurar uma maior 
justiça é ser vítima de uma ilusão fatal. Violência gera violência e degrada o homem. Rebaixa a dignidade 
do homem na pessoa das vítimas e avilta esta mesma dignidade naqueles que a praticam. 
 
8. A urgência de reformas radicais que incidam sobre estruturas que segregam a miséria e constituem, por 
si mesma, formas de violência, não pode fazer perder de vista que a fonte da injustiça se encontra no 
coração dos homens. Não se obterão, pois, mudanças sociais que estejam realmente a serviço do homem 
senão fazendo apelo às capacidades éticas da pessoa e à constante necessidade de conversão interior. Pois, 
na medida em que colaborarem livremente, por sua própria iniciativa e em solidariedade, nestas 
necessárias mudanças, os homens, despertados no sentido de sua responsabilidade, crescerão em 
humanidade. A inversão entre moralidade e estruturas é própria de urna antropologia materialista, 
incompatível com a verdade do homem. 
 
9. É, pois, igualmente ilusão fatal crer que novas estruturas darão origem por si mesmas a um "homem 
novo", no sentido da verdade do homem. O cristão não pode desconhecer que o Espírito Santo que nos foi 
dado é a fonte de toda verdadeira novidade e que Deus é o senhor da história. 
 
10. A derrubada, por meio da violência revolucionária, de estruturas geradoras de injustiças, não é, pois, 
ipso facto o começo da instauração de um regime justo. Um fato marcante de nossa época deve ocupar a 
reflexão de todos aqueles que desejam sinceramente a verdadeira libertação dos seus irmãos. Milhões de 
nossos contemporâneos aspiram legitimamente a reencontrar as liberdades fundamentais de que estão 



privados por regimes totalitários e ateus, que tomaram o poder por caminhos revolucionários e violentos, 
exatamente em nome da libertação do povo. Não se pode desconhecer esta vergonha de nosso tempo: 
pretendendo proporcionar-lhes liberdade, mantêm-se nações inteiras em condições de escravidão indignas 
do homem. Aqueles que, talvez por inconsciência, se tornam cúmplices de semelhantes escravidões, traem 
os pobres que eles quereriam servir. 
 
11. A luta de classes como caminho para uma sociedade sem classes é um mito que impede as reformas e 
agrava a miséria e as injustiças. Aqueles que se deixam fascinar por este mito deveriam refletir sobre as 
experiências históricas amargas às quais ele conduziu. Compreenderiam então que não se trata, de modo 
algum, de abandonar uma via eficaz de luta em prol dos pobres em troca de um ideal desprovido de efeito. 
Trata-se, pelo contrário, de libertar-se de uma miragem para se apoiar no Evangelho e na sua força de 
realização. 
 
12. Uma das condições para uma necessária retificação teológica é a revalorização do magistério social da 
Igreja. Este magistério não é, de modo algum, fechado. É, ao contrário, aberto a todas as novas questões 
que não deixam de surgir no decorrer dos tempos. Nesta perspectiva, a contribuição dos teólogos e dos 
pensadores de todas as regiões do mundo para a reflexão da Igreja é, hoje, indispensável. 
 
13. Do mesmo modo, a experiência daqueles que trabalham diretamente na evangelização e na promoção 
dos pobres e dos oprimidos é necessária à reflexão doutrinal e pastoral da Igreja. Neste sentido, é preciso 
tomar consciência de certos aspectos da verdade a partir da práxis, se por práxis se entende a prática 
pastoral e uma prática social que conserva sua inspiração evangélica. 
 
14. O ensino da Igreja em matéria social proporciona as grandes orientações éticas. Mas, para que possa 
atingir diretamente a ação, ele precisa de pessoas competentes, do ponto de vista científico e técnico, bem 
como no domínio das ciências humanas e da política. Os pastores estarão atentos à formação destas 
pessoas competentes, profundamente impregnadas pelo Evangelho. São aqui visados, em primeiro lugar, 
os leigos, cuja missão específica é a de construir a sociedade. 
 
15. As teses das "teologias da libertação" estão sendo largamente difundidas, sob uma forma ainda 
simplificada, nos cursos de formação ou nas comunidades de base, que carecem de preparação catequética 
e teológica e de capacidade de discernimento. São assim aceitas por homens e mulheres generosos, sem 
que seja possível um juízo crítico. 
 
16. É por isso que os pastores devem vigiar sobre a qualidade e o conteúdo da catequese e da formação 
que devem sempre apresentar a integralidade da mensagem da salvação e os imperativos da verdadeira 
libertação humana, no quadro desta mensagem integral. 
 
17. Nesta apresentação integral do mistério cristão, será oportuno acentuar os aspectos essenciais que as 
"teologias da libertação" tendem especialmente a desconhecer ou eliminar: transcendência e gratuidade da 
libertação em Jesus Cristo, verdadeiro Deus e verdadeiro homem; soberania de sua graça; verdadeira 
natureza dos meios de salvação, e especialmente da Igreja e dos sacramentos. Tenham-se presentes a 
verdadeira significação da ética, para a qual a distinção entre o bem e o mal não pode ser relativizada; o 
sentido autêntico do pecado; a necessidade da conversão e a universalidade da lei do amor fraterno. 
Chame-se a atenção contra uma politização da existência, que, desconhecendo ao mesmo tempo a 
especificidade do Reino de Deus e a transcendência da pessoa, acaba sacralizando a política e abusando da 
religiosidade do povo em proveito de iniciativas revolucionárias. 
 
18. E freqüente dirigir aos defensores da "ortodoxia" a acusação de passividade, de indulgência ou de 
cumplicidade culpáveis diante de situações intoleráveis de injustiça e de regimes políticos que mantêm 



estas situações. A conversão espiritual, a intensidade do amor a Deus e ao próximo, o zelo pela justiça e 
pela paz, o sentido evangélico dos pobres e da pobreza são exigidos a todos, especialmente aos pastores e 
aos responsáveis. A preocupação pela pureza da fé não subsiste sem a preocupação de dar a resposta de 
um testemunho eficaz de serviço ao próximo e, em especial, ao pobre e ao oprimido, através de uma vida 
teologal integral. Pelo testemunho de sua capacidade de amar, dinâmica e construtiva, os cristãos lançarão, 
sem dúvida, as bases desta "civilização do amor" de que falou, depois de Paulo VI, a Conferência de 
Puebla. De resto, são numerosos os sacerdotes, religiosos ou leigos que se consagram de um modo 
verdadeiramente evangélico à criação de uma sociedade justa. 
 
CONCLUSÃO 
 
As palavras de Paulo VI, na Profissão de fé do povo de Deus, exprimem, com meridiana clareza, a fé da 
Igreja, da qual ninguém pode afastar-se sem provocar, juntamente com a ruína espiritual, novas misérias e 
novas escravidões. 
 
“Nós professamos que o Reino de Deus iniciado aqui na Terra, na Igreja de Cristo, não é deste mundo, 
cuja figura passa, e que seu crescimento próprio não se pode confundir com o progresso da civilização, da 
ciência ou da técnica humanas, mas consiste em conhecer cada vez mais profundamente as insondáveis 
riquezas de Cristo, em esperar cada vez mais corajosamente os bens eternos, em responder cada vez mais 
ardentemente ao amor de Deus e em difundir cada vez mais amplamente a graça e a santidade entre os 
homens. Mas é este mesmo amor que leva a Igreja a preocupar-se constantemente com o bem temporal 
dos homens. Não cessando de lembrar a seus filhos que eles não têm aqui na Terra uma morada 
permanente, anima-os também a contribuir, cada qual segundo a sua vocação e os meios de que dispõem, 
para o bem de sua cidade terrestre, a promover a justiça, a paz e a fraternidade entre os homens, a 
prodigalizar-se na ajuda aos irmãos, sobretudo aos mais pobres e mais infelizes. A intensa solicitude da 
Igreja, esposa de Cristo, pelas necessidades dos homens, suas alegrias e esperanças, seus sofrimentos e 
seus esforços, nada mais é do que seu grande desejo de lhes estar presente para os iluminar coma luz de 
Cristo e reuni-los todos nele, seu único Salvador. Esta solicitude não pode, em hipótese alguma, comportar 
que a própria Igreja se conforme às coisas deste mundo, nem que diminua o ardor da espera pelo seu 
Senhor e pelo Reino eterno” 
 
O Sumo Pontífice João Paulo II, no decorrer de uma Audiência concedida ao Cardeal Prefeito que 
subscreve este documento, aprovou apresente Instrução, deliberada em reunião ordinária da Sagrada 
Congregação para a Doutrina da Fé, e ordenou que a mesma fosse publicada. 
 
Roma, Sede da Sagrada Congregação Para a Doutrina da Fé, 6 de agosto de 1984, na Festa da 

Transfiguração do Senhor. 
 
JOSEPH Card. RATZINGER  
Prefeito  
†ALBERTO BOVONE  
Arcebispo titular de Cesarea de Numidia  
Secretário. 
 

Retirado de: www.paroquiapiedade.com.br  
 


