CARTA ENCICLICA DO PAPA PIO XII
MYSTICI CORPORIS

O CORPO MfS:I‘ICO DE JESUS CRISTO
E NOSSA UNIAO NELE COM CRISTO

Aos Venerdveis Irmdos Patriarcas, Primazes, Arcebispos, Bispos e demais
Ordindrios em paz e comunhdo com a Sé Apostolica

INTRODUCAO

1. A doutrina do Corpo Mistico de Cristo, que € a Igreja (cf. Cl 1,24), recebida dos 1abios do préprio
Redentor e que pde na devida luz o grande e nunca assaz celebrado beneficio da nossa intima unido
com tao excelsa Cabeca, é de sua natureza tdo grandiosa e sublime que convida a contemplacdo
todos aqueles a quem move o Espirito de Deus; e, iluminando as suas inteligéncias, incita-os
eficazmente a obras salutares, consentineas com a mesma doutrina. Por isso resolvemos entreter-nos
convosco sobre tdo relevante assunto, expondo e explicando principalmente a parte relativa a Igreja
militante. Move-nos a fazé-lo ndo sé a excepcional importincia da doutrina, mas também as
circunstancias atuais da humanidade.

Propomo-nos, pois, falar das riquezas entesouradas no seio da Igreja que Cristo adquiriu com seu
sangue (At 20, 28) e cujos membros se gloriam de uma Cabega coroada de espinhos. Isto mesmo j é
prova evidente de que a verdadeira gloria e grandeza ndo nascem sendu da dor; por isso nds quando
compartilhamos dos sofrimentos de Cristo, devemos alegrar-nos, para que também na renovacao da
sua gldria jubilemos e exultemos (cf. 1Pd 4,13).

3, E para comecar, note-se que assim como o Redentor do género humano foi perseguido, caluniado,
atormentado por aqueles mesmos que vinha salvar, assim a sociedade por ele fundada também neste
ponto se parece com o divino Fundador. Com efeito, ainda que ndo neguemos, antes gostosamente e
bendizendo a Deus confessemos, que também nestes tempos tdo agitados ha muitos que, embora
separados do redil de Cristo, olham para a Igreja como para o unico porto de salvagcdo, contudo nao
ignoramos que a Igreja de Deus nao sé é soberbamente desprezada e perseguida por aqueles que,
menoscabada a luz da sabedoria cristd, voltam miseramente as doutrinas, usos e costumes do antigo
paganismo, mas freqiientemente € desconhecida, descurada, aborrecida por muitos cristdos, que se
deixam seduzir pelas aparéncias, falsas doutrinas, ou arrastar pelos atrativos e corrup¢ao do mundo.
E por isso que Nés, venerdveis irméos, obedecendo 2 voz da nossa prépria consciéncia, vamos expor
a vista de todos e celebrar a beleza, louvores e gloria da santa madre Igreja, a quem depois de Deus
tudo devemos.

4. Confiamos que estes nossos pensamentos e exortacdes, em conseqiiéncia das atuais
circunstancias, produzirdo os mais copiosos frutos nos fiéis; porquanto sabemos que os infinitos
trabalhos e sofrimentos desta nossa tempestuosa idade que tao terrivelmente torturam gente sem
nimero, se forem recebidos serena e resignadamente da mao de Deus, converterdo como que
naturalmente os coragdes dos bens caducos da terra aos bens celestes e eternos, e despertardao neles
uma sede misteriosa das coisas espirituais e um desejo ardente que, sob o impulso do Espirito Santo,
0os mova e quase force a procurar com mais diligéncia o reino de Deus. O homem, quanto mais se
desprende das vaidades do mundo e do amor desordenado dos bens presentes, tanto mais se dispde
para perceber a luz dos mistérios celestes. Ora, talvez nunca a vaidade e inanidade das coisas da terra
se manifestou mais eloqgiientemente que hoje, quando desabam reinos e nagdes, quando os abismos
dos vastos oceanos engolem imensas riquezas e tesouros de toda a espécie, quando cidades e vilas e
férteis campos se cobrem de imensas ruinas e se mancham de sangue fraterno.



5. Confiamos ainda que o que vamos expor sobre o Corpo Mistico de Cristo ndo serd desagradavel
nem inutil aos que vivem fora do seio da Igreja catdlica. E isto, ndo sé porque a sua benevoléncia
para com a Igreja parece aumentar de dia para dia, sendo também porque vendo eles atualmente
como as nagdes se erguem contra as nacdes e os reinos contra os reinos, e crescem indefinidamente
as discérdias, os antagonismos e as sementeiras do 6dio, se volverem os olhos para a Igreja, se
contemplarem a sua unidade de origem divina, por virtude da qual os homens de todas as
nacionalidades se unem a Cristo com vinculos fraternos, entdo sem didvida ver-se-do forcados a
admirar uma tal sociedade de amor e sentir-sedo atraidos com o auxilio da graca a participar da
mesma unidade e caridade.

6. Ha ainda uma razdo especial e suavissima pela qual nos ocorreu ao espirito e grandemente nos
deleita esta doutrina. Durante o passado ano, XXV do nosso episcopado, pudemos com grandissima
consolacdo contemplar um espetaculo que luminosa e expressivamente fez resplandecer a imagem
do corpo mistico de Cristo em todas as cinco partes do mundo. Nesse sentido, apesar dessa
intermindvel guerra de exterminio ter destruido miseramente a fraterna comunidade dos povos, por
toda parte, onde temos filhos em Cristo, todos com uma s6 vontade e amor - refletindo em si as
preocupacgdes e ansiedades de todos -, elevavam o pensamento e o coracdo para o Pai comum, que
governa em tempos tdo adversos a nau da Igreja catdlica. Esse espeticulo ndo s6 demonstra a
admirdvel unidade da familia cristd, mas atesta também que assim como nds com amor paterno
abracamos os povos de todas as nagdes, assim também os catélicos de todo o mundo, embora
pertencentes a povos que se guerreiam mutuamente, olham para o vigéario de Cristo como para o pai
amantissimo de todos que, mantendo perfeito equilibrio entre ambas as partes contendentes e
guiando-se por perfeita retidao de juizo, superior a todas as tempestades das perturbacdes humanas,
recomenda e defende com todas as forcas a verdade, a justica, a caridade.

7. Também nao foi menor a nossa consolagdo ao sabermos a boa vontade com que espontaneamente
fora oferecida e reunida uma quantia para levantar na Cidade eterna um templo em honra do nosso
predecessor e santo do nosso nome, Eugénio 1. Ora como esse templo, levantado por desejo e com o
6bolo dos fiéis, conservard perene a memoria deste faustissimo acontecimento, assim desejamos dar
um atestado da nossa gratiddo nesta enciclica onde precisamente se trata das pedras vivas que,
colocadas sobre a pedra angular que € Cristo, formam o templo santo, muito mais sublime que
qualquer templo material, isto é, a morada de Deus no Espirito (Cf. Ef 2,21-22;1Pd 2,5).

8. Mas a causa principal que nos leva a tratar agora assaz difusamente desta excelsa doutrina é a
nossa solicitude pastoral. E verdade que muito se tem escrito sobre este argumento; nem ignoramos
que hoje ndo poucos se ddo com grande empenho a estes estudos, com o0s quais também se deleita e
nutre a piedade cristd. Este movimento parece dever-se ao renovado estudo da sagrada liturgia, a
maior freqiiéncia da mesa eucaristica, e finalmente ao culto mais intensificado do sacratissimo
Coracdo de Jesus de que hoje gozamos por vé-lo mais difundido; tudo isso moveu muitos a uma
mais profunda contemplacdo das imperscrutdveis riquezas de Cristo que se conservam na Igreja.
Acrescem ainda os documentos sobre a A¢do catdlica publicados nestes ultimos tempos; 0s quais
tornaram mais estreitos os vinculos dos fiéis entre si e com a hierarquia eclesidstica, particularmente
com o romano pontifice, e contribuiram sem duvida grandemente para pdr na devida luz esta
doutrina. Todavia se isso que acabamos de dizer é muito consolador, temos de confessar que ndo s6
autores separados da verdadeira Igreja espalham graves erros nesta matéria, mas que também entre
os fiéis vao serpejando opinides ou inexatas ou de todo falsas, que podem desviar os espiritos da reta
senda da verdade.

9. De fato, enquanto por um lado perdura o falso racionalismo que tem por absurdo tudo o que
transcende e supera a capacidade da razdo humana, e com ele outro erro parecido, o naturalismo
vulgar que ndo vé nem quer reconhecer na Igreja de Cristo sendo uma sociedade puramente juridica;



por outro lado grassa por ai um falso misticismo que perverte as Sagradas Escrituras, pretendendo
remover os limites intangiveis entre as criaturas e o Criador.

10. Ora esses erros entre si opostos fazem que alguns, cheios de infundado temor, considerem esta
sublime doutrina como perigosa e fujam dela como do fruto do paraiso, belo e proibido. Nao; os
mistérios revelados por Deus ndo podem ser prejudiciais ao homem, nem devem permanecer
infrutiferos como tesouro enterrado no campo; sendao que nos foram dados por Deus, para proveito
espiritual dos que piamente os contemplam. Pois como ensina o Concilio Vaticano "a razio
iluminada pela fé, quando indaga com diligéncia, piedade e sobriedade, alcanga sempre por graca de
Deus alguma inteligéncia, sempre frutuosissima, dos mistérios, quer pela analogia com os
conhecimentos naturais, quer pela relacdo que os mistérios t€ém entre si € com o Ultimo fim do
homem"; embora, como adverte o mesmo sagrado concilio, "nunca ela chegue a compreender os
mistérios como as verdades que constituem o seu proprio objeto".(1)

11. Portanto, tendo nés maduramente ponderado tudo isso diante de Deus, para que a incomparavel
formosura da Igreja resplandeca com nova gléria, para que mais esplendidamente se manifeste a
excelsa e sobrenatural nobreza dos fiéis que no corpo de Cristo se unem a sua cabega: enfim para
fechar de uma vez a porta a muitos erros que pode haver nesta matéria, julgamos nosso dever
pastoral expor a todo o povo cristdo nesta enciclica a doutrina do corpo mistico de Jesus Cristo e da
unido dos fiéis com o divino Redentor no mesmo Corpo, e juntamente deduzir desta suavissima
doutrina alguns ensinamentos, com os quais 0 maior conhecimento do mistério produza frutos cada
vez mais abundantes de perfeicdo e santidade.

PRIMEIRA PARTE
A IGREJA CORPO, "MISTICO" DE CRISTO

12. Ao meditar este ponto da doutrina catdlica ocorrem-nos logo aquelas palavras do Apdstolo:
"Onde o pecado avultou, superabundou a graca" (Rm 5, 20). Sabemos que Deus constituiu o
primeiro progenitor do género humano em tao excelsa condi¢io, que com a vida terrena transmitiria
aos seus descendentes a vida sobrenatural da graca celeste. Mas depois da triste queda de Adao toda
a humana linhagem, infeccionada pela mancha original, perdeu o consércio da natureza divina (cf.
2Pd 1, 4) e todos ficamos sendo filhos de ira (Ef 2,3). Deus, porém, na sua infinita misericérdia
"amou tanto ao mundo que lhe deu seu Filho unigénito" (Jo 3,16); e o Verbo do Eterno Pai, com a
mesma divina caridade, revestiu a natureza humana da descendéncia de Addo, mas inocente e
imaculada, para que do novo e celeste Adao dimanasse a graca do Espirito Santo a todos os filhos do
primeiro pai; e estes que pelo primeiro pecado tinham sido privados da filiagdo adotiva de Deus,
pelo Verbo encarnado, feitos irmaos segundo a carne do Filho unigénito de Deus, recebessem o
poder de virem a ser filhos de Deus (cf. Jo 1,12). E assim Jesus crucificado nio s6 reparou a justica
do Eterno Pai ofendida, sendo que nos mereceu a nds, seus consangiiineos, inefavel abundancia de
gracas. Essas gracas podia ele distribui-las diretamente por si mesmo a todo o género humano. Quis,
porém, comunicé-las por meio da Igreja visivel, formada por homens, afim de que por meio dela
todos fossem, em certo modo, seus colaboradores na distribui¢do dos divinos frutos da Redencao. E
assim como o Verbo de Deus, para remir os homens com suas dores e tormentos, quis servir-se da
nossa natureza, assim, de modo semelhante, no decurso dos séculos se serve da Igreja para continuar
perenemente a obra comecada. (2)

13. Ora, para definir e descrever esta verdadeira Igreja de Cristo - que € a santa, catdlica, apostdlica
Igreja romana (3) - nada ha mais nobre, nem mais excelente, nem mais divino do que o conceito
expresso na denominac¢do "corpo mistico de Jesus Cristo"; conceito que imediatamente resulta de
quanto nas Sagradas Escrituras e dos santos Padres freqiientemente se ensina.

1. A Igreja é um ""corpo"



Corpo unico, indiviso, visivel

14. Que a Igreja € um corpo, ensinam-nos muitos passos da sagrada Escritura: "Cristo, diz o
Apoéstolo, € a cabeca do corpo da Igreja" (Cl 1,18). Ora, se a Igreja € um corpo, deve
necessariamente ser um todo sem divisdo, segundo aquela sentenca de Paulo: "Nés, muitos, somos
um s6 corpo em Cristo" (Rm 12,5). E ndo sé deve ser um todo sem divisdo, mas também algo
concreto e visivel, como afirma nosso predecessor de feliz memoria Ledo XIII, na enciclica "Satis
cognitum": "Pelo fato mesmo que é um corpo, a Igreja torna-se visivel aos olhos". (4) Estdo pois
longe da verdade revelada os que imaginam a Igreja por forma, que nao se pode tocar nem ver, mas
¢ apenas, como dizem, uma coisa "pneumdtica" que une entre si com vinculo invisivel muitas
comunidades cristas, embora separadas na fé.

15. O corpo requer também multiplicidade de membros, que unidos entre si se auxiliem
mutuamente. E como no nosso corpo mortal, quando um membro sofre, todos os outros sofrem com
ele, e os sdos ajudam os doentes; assim também na Igreja os membros ndo vivem cada um para si,
mas socorrem-se € auxiliam-se uns aos outros, tanto para miutua consolagdo, como para o
crescimento progressivo de todo o Corpo.

Corpo composto "organica" e "hierarquicamente”

16. Mais ainda. Como na natureza nio basta qualquer aglomerado de membros para formar um
corpo, mas € preciso que seja dotado de 6rgdaos ou membros com funcgdes distintas e que estejam
unidos em determinada ordem, assim também a Igreja deve chamar-se corpo sobretudo porque
resulta de uma boa e apropriada propor¢do e conjungdo de partes e € dotada de membros diversos e
unidos entre si. E assim que o Apéstolo descreve a Igreja quando diz: "como num sé corpo temos
muitos membros, € 0s membros ndo t€m todos a mesma funcdo, assim muitos somos um s6 corpo de
Cristo, e todos e cada um membros uns dos outros" (Rm 12,4).

17. Nao se julgue, porém, que esta bem ordenada e "orgénica" estrutura do corpo da Igreja se limita
unicamente aos graus da hierarquia; ou, ao contrdrio, como pretende outra opinido, consta
unicamente de carismaticos, isto é, dos féis enriquecidos de graus extraordindrias, que nunca hao de
faltar na Igreja. E fora de divida que todos os que neste corpo estdo investidos de poder sagrado, sdo
membros primdrios e principais, ja que sdo eles que, por institui¢do do préprio Redentor, perpetuam
os oficios de Cristo doutor, rei e sacerdote. Contudo os santos Padres, quando celebram os
ministérios, graus, profissoes, estados, ordens, deveres deste corpo mistico, ndo consideram sé os
que tém ordens sacras, sendo também todos aqueles que, observando os conselhos evangélicos, se
ddo a vida ativa, a contemplativa, ou a mista, segundo o proprio instituto; bem como os que, vivendo
no século, se consagram ativamente a obras de misericordia espirituais ou corporais; e, finalmente,
também os que vivem unidos pelo santo matrimonio. Antes € de notar que, sobretudo nas atuais
circunstancias, os pais € as maes de familia, os padrinhos e madrinhas, e notadamente todos os
seculares que prestam o seu auxilio a hierarquia eclesidstica na dilatacdo do reino de Cristo, ocupam
um posto honorifico, embora muitas vezes humilde, na sociedade cristd, e podem muito bem sob a
inspiracdo e com o favor de Deus subir aos vértices da santidade, que por promessa de Jesus Cristo
nunca faltard na Igreja.

Corpo dotado de 6rgaos vitais, isto é, sacramentos

18. E como o corpo humano nos aparece dotado de energias especiais com que prové a vida, saide e
crescimento seu e de todos os seus membros, assim o Salvador do género humano providenciou
admiravelmente ao seu corpo mistico enriquecendo-o de sacramentos, que com uma série
ininterrupta de gracas amparam o homem desde o berco até ao ultimo suspiro, € a0 mesmo tempo
provéem abundantissimamente as necessidades sociais da Igreja. Com efeito, pelo Batismo os que



nasceram a esta vida mortal, ndo s6 renascem da morte do pecado e sdo feitos membros da Igreja,
sendo que, assinalados com o cardter espiritual, se tornam capazes de receber os outros dons
sagrados. Com a Crisma infunde-se nova forca nos féis para conservarem e defenderem
corajosamente a santa madre Igreja e a fé que dela receberam. Pelo sacramento da Peniténcia
oferece-se aos membros da Igreja caidos em pecado uma medicina salutar, que serve nao sé a
restituir-lhes a sadde, mas a preservar os outros membros do corpo mistico do perigo de contégio, e
até a dar-lhes estimulo e exemplo de virtude. E ndo basta. Pela sagrada Eucaristia alimentam-se e
fortificam-se os fiéis com um mesmo alimento e se unem entre si € a divina Cabega de todo o Corpo
com um vinculo inefdvel e divino. Finalmente ao leito dos moribundos acode a Igreja, mae
compassiva, € com o sacramento da Extrema-uncdo, se nem sempre lhes da a saide do corpo, por
Deus assim o dispor, da-lhes as almas feridas a medicina sobrenatural, abre-lhes o céu, onde como
novos cidadaos e seus novos protetores gozarao por toda a eternidade da divina bem-aventuranca.

19. As necessidades sociais da Igreja proveu Cristo de modo especial com dois sacramentos que
instituiu: com o Matrimonio em que os cOnjuges sao reciprocamente um ao outro ministros da graca,
proveu ao aumento externo e bem ordenado da sociedade cristd; e, o que € ainda mais importante, a
boa e religiosa educacdo da prole, sem a qual o corpo mistico correria perigo; com a Ordem
dedicam-se e consagram-se ao servi¢o de Deus os que hdo de imolar a Héstia eucaristica, sustentar a
grei dos féis com o P3ao dos Anjos e com o alimento da doutrina, dirigi-la com os divinos
mandamentos e conselhos e puriiicd-la com o batismo e a peniténcia, enfim fortalecé-la com as
outras gracas celestes.

Corpo formado por membros determinados

20. E a esse propdsito deve notar-se que assim como Deus no principio do mundo dotou o homem de
um riquissimo organismo com que pudesse sujeitar as outras criaturas e multiplicar-se e encher a
terra, assim ao principio da era cristd proveu a Igreja dos recursos necessdrios para vencer perigos
quase inumeraveis e povoar nao s toda a terra, mas também o reino dos céus.

21. Como membros da Igreja contam-se realmente s aqueles que receberam o lavacro da
regeneracdo e professam a verdadeira fé, nem se separaram voluntariamente do organismo do corpo,
ou ndo foram dele cortados pela legitima autoridade em razao de culpas gravissimas. "Todos nés, diz
o Apostolo, fomos batizados num sé Espirito para formar um s6 Corpo, judeus ou gentios, escravos
ou livres" (ICor 12,13). Portanto como na verdadeira sociedade dos fi€is ha um sé corpo, um sé
Espirito, um s6 Senhor, um sé batismo, assim ndo pode haver sendo uma sé6 fé (cf. Ef 4,5), e por isso
quem se recusa a ouvir a Igreja, manda o Senhor que seja tido por gentio e publicano (cf. Mt 18,17).
Por conseguinte os que estdo entre si divididos por motivos de fé ou pelo governo, ndo podem viver
neste corpo tnico nem do seu unico Espirito divino.

22. Nao se deve, porém, julgar que ja durante o tempo da peregrinagao terrestre, o corpo da Igreja,
por isso que leva o nome de Cristo, consta s6 de membros com perfeita saide, ou s6 dos que de fato
sdao por Deus predestinados a sempiterna felicidade. Por sua infinita misericérdia o Salvador nao
recusa lugar no seu corpo mistico aqueles a quem o ndo recusou outrora no banquete (Mt 9,11; Mc
2,16; Lc 15,2). Nem todos os pecados, embora graves, sdo de sua natureza tais que separem O
homem do corpo da Igreja como fazem os cismas, a heresia e a apostasia. Nem perdem de todo a
vida sobrenatural os que pelo pecado perderam a caridade e a graca santificante e por isso se
tornaram incapazes de mérito sobrenatural, mas conservam a fé e a esperanca cristd, e alumiados
pela luz celeste, sdo divinamente estimulados com intimas inspira¢des e mo¢des do Espirito Santo ao
temor salutar, a oragcdo e ao arrependimento das suas culpas.

23. Tenha-se, pois, sumo horror ao pecado que mancha os membros misticos do Redentor; mas o
pobre pecador que ndo se tornou por sua contumacia indigno da comunhio dos fiéis, seja acolhido
com maior amor, vendo-se nele com caridade operosa um membro enfermo de Jesus Cristo: Pois



que € muito melhor, como nota o bispo de Hipona, "curd-los no corpo da Igreja, do que amputé-los
como membros incurdveis".(5) "Enquanto o membro estd ainda unido ao corpo ndo hd por que
desesperar da sua saide; uma vez amputado, nem se pode curar, nem se pode sarar".(6)

2. A Igreja é o corpo ''de Cristo"

24. Temos visto até aqui, venerdveis irmaos, que a Igreja pela sua constitui¢ao se pode assemelhar a
um corpo; segue-se que mostremos mais em particular, por que motivos se deve chamar ndo um
corpo qualquer, mas o corpo de Jesus Cristo. Deduz-se isto do fato que nosso Senhor é o fundador, a
cabeca, o conservador e salvador deste corpo mistico.

a) Cristo foi o '"Fundador' deste corpo

25. Devendo expor brevemente o modo como Cristo fundou o seu corpo social, acode-nos antes de
mais nada esta sentenca de nosso predecessor de feliz memoria Ledo XIII: "A Igreja, que ja
concebida, nascera do lado do segundo Adao, adormecido na cruz, manifestou-se pela primeira vez a
luz do mundo de modo insigne no celebérrimo dia de Pentecostes".(7) De fato o divino Redentor
comecou a fabrica do templo mistico da Igreja, quando na sua pregacdo ensinou oOS seus
mandamentos; concluiu-a quando, glorificado, pendeu da Cruz; manifestou-a enfim e promulgou-a
quando mandou sobre os discipulos visivelmente o Espirito paraclito.

26. Durante o seu ministério publico escolhia os Apdstolos, enviando-os como ele préprio tinha sido
enviado pelo Pai (Jo 17,18), como mestres, guias, agentes da santidade na assembléia dos fiéis;
designava o chefe deles e seu vigario em terra (cf. Mt 16,18-19); fazia-lhes conhecer tudo o que
tinha ouvido do Pai (Jo 15,15; 17,8.14); indicava também o batismo (cf. Jo 3,5) como meio para os
que no futuro cressem serem incorporados no Corpo da Igreja; finalmente chegando ao anoitecer da
vida, durante a ultima ceia, instituia a Eucaristia, admiravel sacrificio e admiravel sacramento.

27. Ter ele consumado no patibulo da cruz a sua obra, afirmam-no, numa série ininterrupta de
testemunhos, os santos Padres, que notam ter a Igreja nascido na cruz do lado do Salvador, qual
nova Eva, mée de todos os viventes (cf. Gn 3,20). "Agora, diz o grande Ambrésio tratando do lado
de Cristo aberto, € ela edificada, agora formada, agora esculpida, agora criada... Agora é a casa
espiritual elevada a sacerddcio santo".(8) Quem devotamente investigar esta venerdvel doutrina,
podera sem dificuldade ver as razdes em que ela se funda.

28. E primeiramente com a morte do Redentor, foi abrogada a antiga Lei e sucedeu-lhe o Novo
Testamento; entdo com o sangue de Cristo foi sancionada para todo o mundo a Lei de Cristo com
seus mistérios, leis, institui¢des e ritos sagrados. Enquanto o divino Salvador pregava num pequeno
territorio - pois que nao fora enviado sendo as ovelhas perdidas da casa de Israel (cf. Mt 15,24) -
corriam juntos a Lei e o Evangelho,(9)) mas no patibulo, onde morreu, anulou a Lei com as suas
prescricoes (cf. Ef 2,15), afixou a cruz o quirdégrafo do Antigo Testamento (cf. Cl 2,14),
estabelecendo, com o sangue, derramado por todo o género humano, a Nova Alianca (cf. Mt
26,28;1Cor 11,25). "Entao, diz S. Ledao Magno falando da cruz do Senhor, fez-se a transferéncia da
Lei para o Evangelho, da Sinagoga para a Igreja, de muitos sacrificios para uma unica héstia, tdo
evidentemente, que ao exalar o Senhor o ltimo suspiro, o mistico véu, que fechava os penetrais do
templo e o misterioso santudrio, se rasgou improvisamente de alto a baixo".(10)

29. Portanto na cruz morreu a Lei antiga; dentro em pouco serd sepultada e se tornard mortifera,(11)
para ceder o lugar ao Novo Testamento, para o qual tinha Cristo escolhido ministros idoneos na
pessoa dos apdstolos (cf. 2Cor 3,6): e € pela virtude da cruz que o Salvador, constituido cabeca de
toda a familia humana ja desde o seio da Virgem, exerce plenamente o seu munus de cabeca da
Igreja. "Pela vitéria da cruz, segundo o doutor angélico, mereceu o poder e dominio sobre todas as
gentes",(12) por ela enriqueceu imensamente aquele tesouro de graca que na gldria do céu distribui



incessantemente aos seus membros mortais; pelo sangue derramado na cruz fez com que, removido
o obstdculo da ira divina, pudessem todos os dons celestes e em primeiro lugar as gracas espirituais
do Novo e Eterno Testamento correr das fontes do Salvador para a salvacao dos homens, sobretudo
dos fiéis; enfim na arvore da cruz adquiriu a sua Igreja, isto €, os membros do seu corpo mistico,
pois que estes ndo seriam a ele incorporados nas dguas do batismo, se ndo fosse pela virtude
salutifera da cruz, onde o Senhor ja adquiriu sobre eles dominio plenissimo.

30. Se nosso Salvador por sua morte foi feito cabeca da Igreja no pleno sentido da palavra,
igualmente pelo seu sangue foi a Igreja enriquecida daquela abundantissima comunicacdo do
Espirito que divinamente a ilustra desde que o Filho do homem foi elevado e glorificado no seu
doloroso patibulo. Entdo como nota santo Agostinho,(13) rasgado o véu do templo, o orvalho dos
dons do Pariclito, que até ali descera somente sobre o velo, isto é, sobre o povo de Israel, comecou
deixando o velo enxuto, a regar a Igreja e abundantemente toda a terra, quer dizer a Igreja catdlica,
que nao conhece fronteira de estirpe ou territério. Como no primeiro instante da encarnacdo, o Filho
do Eterno Pai ornou a natureza humana, consigo substancialmente unida, com a plenitude do
Espirito Santo, para que fosse apto instrumento da divindade na hora cruenta da redengdo; assim na
hora da sua preciosa morte enriqueceu a sua Igreja com mais copiosos dons do Paréclito, para a
tornar vélido e perpétuo instrumento do Verbo encarnado na distribuicdo dos divinos frutos da
redencdo. De fato a missdo juridica da Igreja e o poder de ensinar, governar e administrar os
sacramentos nao t€m forga e vigor sobrenatural para edificar o corpo de Cristo, sendo porque Cristo
pendente da cruz abriu a sua Igreja a fonte das divinas gracas com as quais pudesse ensinar aos
homens doutrina infalivel, governa-los salutarmente por meio de pastores divinamente iluminados, e
inundé-los com a chuva das gracas celestes.

31. Se considerarmos atentamente todos estes mistérios da cruz, ja nos ndo parecerdo obscuras as
palavras do Apostolo, onde ensina aos efésios que Cristo com o sangue fez um povo tnico de judeus
e gentios "destruindo na sua carne a parede interposta”, que separava os dois povos; € que ab-rogou a
Antiga Lei "para dos dois formar em si mesmo um sé homem novo", isto é, a Igreja; e a ambos,
reunidos num sé Corpo, reconciliar com Deus pela cruz (cf. Ef 2,14-16).

32. A Igreja que com seu sangue fundara, robusteceu-a com energias especiais descidas do céu, no
dia de Pentecostes. Com efeito, depois de ter solenemente investido no seu oficio aquele que ja antes
tinha designado para seu vigdrio, subiu ao céu; e, sentado a direita do Pai, quis manifestar e
promulgar a sua esposa com a descida visivel do Espirito Santo, com o ruido do vento impetuoso e
com as linguas de fogo (cf. At 2,1-4). Como ele proprio ao principio do seu publico ministério tinha
sido manifestado pelo Eterno Pai por meio do Espirito Santo que em figura de pomba desceu e
pousou sobre ele (cf. Lc 3,22; Mc 1,10), assim igualmente quando os Apdstolos estavam para
comegar o sagrado oficio de pregar, mandou Cristo Senhor nosso do céu o seu Espirito que, tocando-
os com linguas de fogo, mostrou, como com o dedo de Deus, a missdo € o minus sobrenatural da
Igreja.

b) Cristo é a ""cabeca'’ deste corpo

33. Em segundo lugar prova-se que este corpo mistico, que € a Igreja, é realmente distinguido com o
nome de Cristo, porque ele deve ser considerado de fato como sua cabeca. "Ele €, diz S. Paulo, a
cabeca do corpo da Igreja" (Cl 1,18). Ele € a cabeca, da qual todo o corpo convenientemente
organizado e coordenado recebe crescimento e desenvolvimento na sua edihcacao (cf. Ef 4,16, com
C12,19).

34. Bem sabeis, venerdveis irmaos, com que eloqiiéncia e esplendor trataram este assunto os
doutores escoldsticos e principalmente o Doutor angélico e comum; e ndo ignorais que os seus
argumentos reproduzem fielmente a doutrina dos santos Padres; os quais, por sua parte, ndo faziam
sendo expor e comentar as sentencas da divina linguagem da Escritura.



35. Queremos, contudo, para comum utilidade tocar aqui brevemente este ponto. E primeiro é
evidente que o Filho de Deus e da Virgem Santissima deve chamar-se cabeca da Igreja por motivo
de singularissima exceléncia. A cabeca estd colocada no alto. Ora quem foi colocado mais alto do
que Cristo-Deus, o qual, como Verbo do Eterno Pai, deve ser considerado "primogénito de toda a
criacao"? (CI 1,15).

Quem, elevado a maior altura do que Cristo-homem, o qual, nascido da Virgem imaculada, é
verdadeiramente e par natureza Filho de Deus, e por sua prodigiosa e gloriosa ressurrei¢do com que
triunfou da morte, € o "primogénito dos mortos" (Cl 1,18; Ap 1,5). Quem, finalmente, colocado em
maior altura do que aquele que de modo admiravel, qual "tnico medianeiro entre Deus e os homens"
(1Tm 2,5), ajunta a terra com o céu; que exaltado na cruz, como num trono de misericérdia, atraiu
tudo a si (cf. Jo 12,32); e que, filho do homem eleito entre milhdes, € amado por Deus mais que
todos os homens, todos os anjos e todas as criaturas?(14)

36. E porque Cristo ocupa lugar tdo sublime, com razdo € ele sé a reger e governar a Igreja; nova
razdo para se assemelhar a cabeca. Como a cabeca, para o dizer com as palavras de santo Ambrosio,
¢ "a cidade real" do corpo,(15) e, sendo dotada de maiores qualidades, dirige naturalmente todos os
membros, aos quais sobrestar para olhar por eles, (16) assim o divino Redentor empunha o timdo e
governa toda a republica cristd. Uma vez que governar uma sociedade composta de homens nao é
outra coisa do que com util providéncia, meios aptos e retas normas conduzi-los a um fim
determinado,(17) é facil de ver que nosso Salvador, modelo e exemplar dos bons pastores (cf. Jo
10,1-18;1Pd 5,115), exercita maravilhosamente todos estes oficios.

37. Ele na sua vida mortal instruiu-nos com leis, conselhos, avisos, em palavras que nio passardao
nunca e para os homens de todos os tempos serdo Espirito e vida (cf. Jo 6,63). Além disso deu aos
apostolos e seus sucessores o triplice poder de ensinar, reger e santificar, poder definido com
especiais leis, direitos e deveres, que constituem a lei fundamental de toda a Igreja.

38. Mas nosso divino Salvador governa e dirige também por si mesmo e diretamente a sociedade que
fundou; pois que ele reina nas inteligéncias e coragdes dos homens e dobra e compele a seu
beneplécito as vontades ainda mais rebeldes. "O corac@o do rei estd na mao do Senhor; inclindlo-a
para onde quiser" (Pr 21,1). Com este governo interno ele, qual "pastor e bispo das nossas almas"
(cf. 1Pd 2,25) ndo s6 tem cuidado de cada um em particular, mas também de toda a Igreja; tanto
quando ilumina e fortalece os sagrados pastores para que fel e frutuosamente se desempenhem de
seus oficios, como quando - em circunstancias particularmente graves - faz surgir no seio da Igreja
homens e mulheres de santidade assinalada, que sejam de exemplo aos outros fiéis, para incremento
do seu corpo mistico. Acresce ainda que Cristo do céu vela sempre com particular amor pela sua
esposa intemerata, que labuta neste terrestre exilio; e quando a vé em perigo, ou por si mesmo, ou
pelos seus anjos (cf. At 8,26; 9,119; 10,1-7; 12,3-10), ou por aquela que invocamos como auxilio
dos cristdos, e pelos outros celestes protetores, salva-a das ondas procelosas e, serenado e
abonanc¢ado o mar, consola-a com aquela paz "que supera toda a inteligéncia" (F1 4,7).

39. Nao se julgue, porém, que o seu governo se limita a uma ac¢ao invisivel,(18) ou extraordindria.
Ao contrédrio, o divino Redentor governa o seu corpo mistico de modo visivel e ordinédrio por meio
do seu vigario na terra. Vs bem sabeis, venerdveis irmaos, que Cristo nosso Senhor, depois de ter,
durante a sua carreira mortal, governado pessoalmente e de modo visivel o seu "pequeno rebanho"
(Lc 12,32), quando estava para deixar este mundo e voltar ao Pai, confiou ao principe dos apdstolos
o governo visivel de toda a sociedade que fundara. E realmente, sapientissimo como era, ndo podia
deixar sem cabeca visivel o corpo social da Igreja que instituira. Nem se objete que com o primado
de jurisdi¢do instituido na Igreja ficava o corpo mistico com duas cabecas. Porque Pedro, em forca
do primado, ndo € sendo vigario de Cristo, e por isso a cabega principal deste corpo é uma s6: Cristo;
o qual, sem deixar de governar a Igreja misteriosamente por si mesmo, rege-a também de modo



visivel por meio daquele que faz as suas vezes na terra; e assim a Igreja, depois da gloriosa ascensao
de Cristo ao céu nao esta educada sO sobre ele, sendo também sobre Pedro, como fundamento
visivel. Que Cristo e o seu vigario formam uma sé cabeca ensinou-o solenemente nosso predecessor
de imortal memoria Bonifdcio VIII, na carta apostélica "Unam Sanctam"(19) e seus sucessores nao
cessaram nunca de o repetir.

40. Em erro perigoso estdo, pois, aqueles que julgam poder unir-se a Cristo, cabeca da Igreja, sem
aderirem fielmente ao seu vigdrio na terra. Suprimida a cabeca visivel e rompidos os vinculos
visiveis da unidade, obscurecem e deformam de tal maneira o corpo mistico do Redentor, que ndo
pode ser visto nem encontrado de quantos demandam o porto da eterna salvagao.

41. Tudo o que dissemos da Igreja universal deve afirmar-se igualmente das comunidades cristas
particulares, assim orientais como latinas, das quais consta e se compde uma sé Igreja catdlica; por
isso que também a elas governa Jesus Cristo por meio da voz e autoridade dos respectivos prelados.
Os bispos ndo s6 devem ser considerados como membros mais eminentes da Igreja universal, pois
que se unem com nexo singularissimo a cabe¢a de todo o corpo, e com razdo se chamam "os
primeiros dos membros do Senhor",(20) mas nas proprias dioceses, como verdadeiros pastores,
apascentam e governam em nome de Cristo os rebanhos que lhes foram confiados;(21) ainda que
nisto mesmo ndo sejam plenamente independentes, mas estdo sujeitos a autoridade do romano
pontifice, de quem receberam imediatamente o poder ordinério de jurisdicao que possuem. Devem
pois ser venerados, pelo povo cristdo, como sucessores dos apoéstolos por institui¢do divina;(22) a
eles, como sagrados com a un¢ao do Espirito Santo, muito melhor que as autoridades deste mundo,
ainda que elevadas, se pode aplicar aquela sentenca: "Nao toqueis nos meus ungidos" (1Cr 16,22; Sl
104,15).

42. E, por isso, imensa a nossa dor quando somos informados de que ndo poucos de nossos irmaos
no episcopado, porque de todo o coracdo se fizeram modelos do seu rebanho (cf. 1Pd 5,3) e
defendem estrénua e fielmente, como devem, "o depdsito da fé" a eles confiado (cf. 1Tm 6,20);
porque zelam o cumprimento das leis santissimas, impressas pela mio de Deus nos coracdes dos
homens, e a exemplo do supremo Pastor defendem o préprio rebanho contra a rapacidade dos lobos,
ndo s6 se véem eles proprios perseguidos e vexados, mas - o que para eles € bem cruel e penoso -
véem tratadas igualmente as suas ovelhas, os colaboradores do seu apostolado, e as proprias virgens
consagradas a Deus. Essas injusticas, consideramo-las como feitas a n6s mesmos e repetimos a
eloqiiente frase do nosso predecessor de imortal memoria, Gregério Magno: A nossa honra € a honra
de nossos irmdos; e, entdo, verdadeiramente somos honrados, quando a nenhum deles se nega a
honra que lhes € devida.(23)

43. Todavia ndo se julgue que Cristo, cabeca da Igreja, por estar posto tdo alto, dispensa a
cooperacao do corpo; pois que deve armar-se do corpo mistico o que Paulo afirma do corpo humano:
"Nio pode a cabeca dizer aos pés: ndo preciso de vés" (ICor 12,21). E mais que evidente que os fiéis
precisam do auxilio do divino Redentor, pois que ele disse: "Sem mim nada podeis fazer" (Jo 15,5),
e segundo o Apdstolo, todo o aumento deste corpo mistico na sua edificagdo vem-lhe de Cristo, sua
cabeca (Cf. Ef 4,16; Cl 2,19). Contudo € igualmente verdade, por mais admirdvel que pareca, que
Cristo também precisa dos seus membros. E isso, em primeiro lugar, porque a pessoa de Jesus Cristo
¢ representada pelo sumo pontifice, e este, para ndo ficar esmagado sob o peso do munus pastoral,
precisa confiar a outros parte nao pequena da sua solicitude, e todos os dias deve ser ajudado pelas
oragOes de toda a Igreja. Além disso nosso Salvador, enquanto rege por si mesmo de modo invisivel
a Igreja, quer ser ajudado pelos membros deste corpo mistico na realizacdo da obra da redenc¢ao; nao
por indigéncia ou fraqueza da sua parte, mas ao contrario porque ele assim o dispds para maior honra
da sua esposa intemerata. Com efeito, morrendo na cruz, deu a Igreja, sem nenhuma cooperacao
dela, o imenso tesouro da redengdo; ao tratar-se porém de distribuir este tesouro, ndo sé faz
participante a sua incontaminada esposa desta obra de santificacdo, mas quer que em certo modo
nas¢a da sua atividade. Tremendo mistério, e nunca assaz meditado: Que a salvacdo de muitos



depende das oragdes e dos sacrificios voluntérios, feitos com esta intengdo, pelos membros do corpo
mistico de Jesus Cristo, e da colaboracdo que pastores e féis, sobretudo os pais e maes de familia,
devem prestar ao divino Salvador.

44. Agora aos motivos expostos para demonstrar que Cristo Senhor nosso deve dizer-se cabeca do
seu corpo social, acrescentemos outros trés entre si intimamente conexos.

45. Comecamos pela miutua relagdo que existe entre a cabeca e o corpo, pelo fato de serem da
mesma natureza. Neste ponto note-se que a nossa natureza, bem que inferior a angélica, a vence por
bondade de Deus: "De fato Cristo, como diz o Doutor de Aquino, € cabeca dos Anjos; pois que
preside aos Anjos também segundo a humanidade... e enquanto homem ilumina os Anjos e influi
sobre eles. Mas quanto a conformidade de natureza Cristo ndo € cabeca dos Anjos, porque nao
assumiu os Anjos, mas, segundo o Apdstolo, a descendéncia de Abrado".(24) E ndo s6 assumiu
Cristo a nossa natureza, mas fez-se nosso consangiiineo num corpo passivel e mortal. Ora se o Verbo
"se aniquilou a si mesmo tomando a forma de servo" (FI 2,7) fé-lo também para tornar os seus
irmaos segundo a carne consortes da natureza divina (cf. 2Pd 1,4) tanto no exilio terreno pela graca
santificante, como na pétria celeste pela eterna bem-aventuranca. De fato se o Unigénito do Eterno
Pai quis ser falho do homem, foi para que nds nos conformdssemos a imagem do Filho de Deus (cf:
Rm 8,29) e nos renovdssemos segundo a imagem daquele que nos criou (cf. Cl 3,10). Por
conseguinte todos os que se gloriam do nome de cristdos, nao sé olhem para o divino Salvador como
para um altissimo e perfeitissimo exemplar de todas as virtudes, mas evitando cuidadosamente o
pecado e praticando diligentemente a virtude, procurem reproduzir em seus costumes a sua doutrina
e vida, de modo que, quando o Senhor aparecer, sejam semelhantes a ele na gldria, vendo-o tal qual
€ (cf. 1Jo 3,2).

46. Deseja Cristo que cada um de seus membros se lhe assemelhe; mas deseja igualmente que se lhe
assemelhe todo o corpo da Igreja. O que sucede quando ela, seguindo as pistas de seu fundador,
ensina, governa, e imola o divino sacrificio; quando abraca os conselhos evangélicos, e reproduz em
si mesma a pobreza, a obediéncia e a virgindade do Redentor; quando, nos muitos e variados
institutos que como jéias a adornam, nos faz em certo modo ver Cristo, ora no monte contemplando,
ora pregando as turbas, ora sarando os enfermos e feridos e convertendo os pecadores, ora, enfim,
fazendo bem a todos. Nao €&, pois, para admirar se ela, enquanto vive nesta terra, se vé também,
como Cristo, exposta a perseguicoes, vexacoes e sofrimentos.

47. Depois Cristo é cabeca da Igreja, porque avantajando-se na plenitude e perfeicdo dos dons
sobrenaturais, desta plenitude haure o seu corpo mistico. Com efeito, notam muitos Padres, assim
como no corpo humano a cabeca possui todos os cinco sentidos, ao passo que o resto do corpo
possui unicamente o tato, assim todas as virtudes, dons e carismas que hd na sociedade crista,
resplandecem de modo singularissimo na cabeca, Cristo. "Aprouve que nele habitasse toda a
plenitude" (Cl 1,19); a ele exornam todos os dons que acompanham a unido hipostética; porquanto
nele habita o Espirito Santo com tal plenitude de gragas, que ndo se pode conceber maior. A ele foi
dado poder sobre a carne (cf. Jo 17,2); nele se encerram "todos os riquissimos tesouros de sabedoria
e ciéncia" (Cl 2,3). A propria ciéncia de visdo € nele tal que supera absolutamente em compreensao e
clareza a ciéncia correspondente de todos os bem-aventurados. Enfim, € ele tdo cheio de graca e
verdade, que todos nds recebemos da sua inexaurivel plenitude (cf. Jo 1,14-16).

48. Essas palavras do discipulo, a quem Jesus amava com singular caridade, levam-nos a expor a
ultima razdo que de modo particular demonstra ser Cristo Senhor Nosso cabeca de seu corpo
mistico. E € que assim como da cabeca partem os nervos, que; difundindo-se por todos 0os membros
do corpo, lhes comunicam sensibilidade e movimento, assim também o divino Salvador infunde na
sua Igreja forga e vigor, com que os fiéis conhecem mais claramente e mais avidamente apetecem as
coisas de Deus. Dele provém ao corpo da Igreja toda a luz que ilumina divinamente os féis, e toda a
graca com que se fazem santos como ele € santo.



49. Cristo ilumina toda a sua Igreja: prova-o um sem nimero de passos da Sagrada Escritura e dos
santos Padres. "A Deus nunca ninguém o viu; foi o Filho Unigénito, que estd no seio do Pai, que no-
lo deu a conhecer" (cf. Jo 1,18). Vindo da parte de Deus como Mestre (cf. Jo 3,2), para dar
testemunho a verdade (cf. Jo 18,37) iluminou com tanta luz a primitiva Igreja dos apdstolos, que o
principe deles exclamava: "Senhor, para quem iremos? Vés tendes palavras de vida eterna" (cf. Jo
6,68). Assistiu do céu os evangelistas, que como membros de Cristo, escreveram o que ele, como
cabeca, lhes ditou e ensinou.(25) E hoje a nds que moramos neste exilio terrestre € autor da fé, como
na patria é o seu consumador (cf. Hb 12,2). E ele que infunde nos féis a luz da fé; ele que aos
pastores e doutores e sobre todos ao seu vigdrio na terra enriquece divinamente com os dons
sobrenaturais de ciéncia, entendimento e sabedoria, para que conservem fielmente o tesouro da fé, o
defendam corajosamente, piedosa e diligentemente o expliquem e valorizem; Ele é enfim o que
invisivel preside e dirige os concilios da Igreja.(26)

50. Cristo € autor e operador de santidade. J4 que nenhum ato salutar pode haver que dele ndo derive
como fonte soberana: "Sem mim, diz ele, nada podeis fazer" (cf. Jo 15,5). Se nos sentimos movidos
a dor e contri¢do dos pecados cometidos, se com temor e esperanca filial nos convertemos a Deus, é
sempre a sua graga que nos comove. A graca e a gléria brotam da sua inexaurivel plenitude.
Sobretudo aos membros mais eminentes de seu corpo mistico enriquece o Salvador continuamente
com os dons de conselho, fortaleza, temor, piedade, para que todo o corpo cresca cada dia mais em
santidade e perfeicdo. E quando com rito externo se ministram os sacramentos da Igreja, € ele que
opera o efeito deles nas almas.(27) E ele também que, nutrindo os fiéis com a prépria carne e
sangue, serena os movimentos desordenados das paixdes; € ele que aumenta as gragas e prepara a
futura gléria das almas e dos corpos. Todos esses tesouros da divina bondade reparte ele aos
membros do seu corpo mistico ndo s6 enquanto os obtém do Eterno Pai como vitima eucaristica na
terra e como vitima glorificada no céu, mostrando as suas chagas e apresentando as suas suplicas,
mas também porque "segundo a medida do dom de Cristo" (Ef 4,7) escolhe, determina, distribui a
cada um as suas gragas. Donde se segue que do divino Redentor, como de fonte manancial, "todo o
corpo bem organizado e unido recebe por todas as articulagdes, segundo a medida de cada membro,
o influxo e energia que o faz crescer e aperfeicoar na caridade" (Ef 4,16; cf. CI 2,19).

¢) Cristo € o "'sustentador'' deste corpo

51. O que até aqui expusemos, veneraveis irmaos, explicando resumidamente o modo como Cristo
Senhor Nosso quer que da sua divina plenitude desca sobre a Igreja a abundancia de seus dons, para
que ela se lhe assemelhe o mais possivel, serve para explicar a terceira razdo que demonstra como o
corpo social da Igreja é corpo de Cristo, isto €, por ser nosso Salvador quem divinamente sustenta a
sociedade que fundou.

52. Observa Belarmino, com muita sutileza, (28) que com esta denominagdo de corpo Cristo nio
quer dizer somente que ele € a cabeca do seu corpo mistico, sendo também que sustenta a Igreja, de
tal maneira que a Igreja € como uma segunda personificagdo de Cristo. Afirma-o também o Doutor
das gentes, quando, na epistola aos Corintios, chama, sem mais, Cristo a Igreja (1 Cor 12,12),
imitando de certo o divino Mestre que, quando ele perseguia a Igreja, lhe bradou do céu: "Saulo,
Saulo, por que me persegues?" (cf. At 9,4; 22, 7; 26,14). Antes sdo Gregdrio Nisseno diz-nos que o
Apéstolo repetidamente chama Cristo a Igreja; (29) nem vés, venerdveis irmaos, ignorais aquela
sentenca de Agostinho: "Cristo prega a Cristo".(30)

53. Todavia essa nobilissima denominacdo ndo deve entender-se como se aquela inefavel unido, com
que o Filho de Deus assumiu uma natureza humana determinada, se estende a toda a Igreja; mas quer
dizer que o Salvador comunica a sua Igreja os seus préoprios bens de tal forma que ela, em toda a sua
vida visivel e invisivel, é um perfeitissimo retrato de Cristo. De fato em forca da missao juridica com
que o divino Redentor enviou os apdstolos ao mundo, como o Pai o enviara a ele (cf. Jo 17,18 e



20,21), € ele que pela sua Igreja batiza, ensina, governa, ata, desata, oferece e sacrifica. E com
aquela mais elevada comunicacgdo, interior e sublimissima, de que falamos acima, descrevendo o
modo como a cabeca influi nos membros, Cristo faz que a Igreja viva da sua vida sobrenatural,
penetra com a sua divina virtude todo o corpo, e a cada um dos membros, segundo o lugar que ocupa
no corpo, nutre-o e sustenta-o do mesmo modo que a videira sustenta e torna frutiferas as vides
aderentes a cepa.(31)

54. Se bem considerarmos esse divino principio de vida e atividade, dado por Cristo, enquanto
constitui a propria fonte de todos os dons e gragas criadas, compreenderemos facilmente que nao é
outra coisa sendo o Espirito Pariclito que procede do Pai e do Filho e de modo peculiar se diz
"Espirito de Cristo" ou "Espirito do Filho" (Rm 8, 9; 2 Cor 3,17; Gl 4,6). Com esse Espirito de graca
e de verdade ornou o Filho de Deus a sua alma logo no imaculado seio da Virgem; esse Espirito
deleita-se em habitar na alma do Redentor, como no seu templo predileto; esse Espirito mereceu-no-
lo Cristo derramando o préprio sangue; e, soprando sobre os apdstolos, comunicou-o a Igreja para
perdoar os pecados (cf. Jo 20,22); e ao passo que sé Cristo o recebeu sem medida (cf. Jo 3,34), aos
membros do corpo mistico di-se da plenitude de Cristo e s6 na medida que ele o quer dar (cf. Ef 1,8;
4,77). Depois que Cristo foi glorificado na cruz, o seu Espirito € comunicado a Igreja em copiosissima
efusdo para que ela e cada um dos seus membros se parecam cada vez mais com o Salvador. E o
Espirito de Cristo que nos faz filhos adotivos de Deus (cf. Rm 8,14-17; Gl 4,6-7), para que um dia
"todos, contemplando a face descoberta, a gléria do Senhor, nos transformemos na sua prépria
imagem cada vez mais resplandecente" (cf. 2Cor 3,18).

55. A esse Espirito de Cristo, como a principio invisivel, deve atribuir-se também a unido de todas as
partes do corpo tanto entre si como com sua cabeca, pois que ele estd todo na cabeca, todo no corpo
e todo em cada um dos membros; conforme as suas funcdes e deveres, e segundo a maior ou menor
saide espiritual de que gozam, estd presente e assiste de diversos modos. E ele que com o hdlito de
vida celeste em todas as partes do corpo € o principio de toda a agdo vital e verdadeiramente salutar.
E ele que, embora resida e opere divinamente em todos os membros, contudo também age nos
inferiores por meio dos superiores; ele enfim que cada dia produz na Igreja com sua graga novos
incrementos, mas nao habita com a graca santificante nos membros totalmente cortados do corpo.
Essa presenca e agcdo do Espirito de Jesus Cristo exprimiu-a sucinta € energicamente nosso
sapientissimo predecessor, de imortal memoria, Ledo XIII, na enciclica "Divinum Illud" por estas
palavras: "Baste afirmar que, sendo Cristo cabeca da Igreja, o Espirito Santo € a sua alma".(32)

56. Se, porém, considerarmos aquela for¢a e energia vital com que o divino Fundador sustenta toda a
familia cristd, ndo ja em si mesma, mas nos efeitos criados que produz, entdo veremos que consiste
nas dons celestes que nosso Redentor juntamente com seu Espirito da a Igreja e juntamente com o
mesmo Espirito, opera, como doador da luz sobrenatural e causa eficiente da santidade. E € por isso
que a Igreja ndo menos que todos os santos, membros seus, pode fazer sua aquela grande sentenca
do Apo6stolo: "Vivo; ja ndo eu; mas vive Cristo em mim" (Gl 2,20).

d) Cristo é o "conservador'' deste corpo

57. O que temos dito da "cabeca mistica" (33) ficaria incompleto, se nao tocdssemos, a0 menos
brevemente, aquela outra sentenca do mesmo Apodstolo: "Cristo é a cabeca da Igreja; ele é o
Salvador do seu corpo" (Ef 5,23). Nestas palavras temos a ultima razdo pela qual a Igreja € dita
corpo de Cristo: Cristo € o Salvador divino desse corpo. Com razdo foi pelos samaritanos
proclamado "Salvador do mundo" (Jo 4,42); antes deve sem duvida alguma dizer-se "Salvador de
todos", embora com sdo Paulo devamos acrescentar: "sobretudo dos fiéis" (cf. 1Tm 4,10). De fato
com seu sangue, mais que todos os outros, comprou ele os seus membros que constituem a Igreja (At
20,28). Tendo, porém, ja exposto detalhadamente esse ponto quando acima tratamos da Igreja
nascida da cruz, de Cristo iluminador, santificador e sustentador do seu corpo mistico, nao ha por
que demorarmo-nos em maiores explanagdes; meditemo-lo antes com humildade e atencdo, dando



continuas gracas a Deus. O que nosso divino Salvador comegou outrora, pendente da cruz, ndo cessa
de o perfazer continuamente na celeste bem-aventuranca: "A nossa cabega, diz santo Agostinho, ora
por nds; acolhe uns membros, castiga outros, a outros purifica, a outros consola, a outros cria, a
outros chama, a outros torna a chamar, a outros corrige, a outros reintegra".(34) A nés é dado
cooperar com Cristo nesta obra, "de um e por um somos salvos e salvamos".(35)

3. A Igreja € o corpo ""'mistico' de Cristo

58. Passamos j4, venerdveis irmaos, a expor as razdes com que desejamos mostrar que o corpo de
Cristo, que € a Igreja, se deve denominar mistico. Essa denominagao, usada ja por varios escritores
antigos, comprovam-na nao poucos documentos pontificios. E ha muitas razdes para se dever adotar:
pois que por ela o corpo social da Igreja, cuja cabega e supremo regedor € Cristo, pode distinguir-se
do seu corpo fisico, nascido da Virgem Maria e que agora estd sentado a destra do Pai ou oculto sob
os véus eucaristicos; pode também distinguir-se, e isto é importante por causa dos erros atuais, de
qualquer corpo natural, quer fisico, quer moral.

59. De fato, enquanto no corpo natural o principio de unidade junta de tal maneira as partes que cada
uma fica sem prépria subsisténcia, ao contrario no corpo mistico a forca de mitua coesdo, por mais
intima que seja, une os membros de modo que conservam perfeita e propria personalidade. Além
disso, se considerarmos a relagdo entre o todo e os diversos membros em todo e qualquer corpo
fisico dotado de vida, os membros particulares destinam-se, em ultima andlise, unicamente ao bem
de todo o composto, ao passo que toda a sociedade de homens, considerado o fim dltimo da sua
unidade, € finalmente ordenada ao proveito de todos e cada um dos membros, como pessoas que sao.
Portanto, para voltarmos ao nosso ponto, como o Filho do Eterno Pai desceu do céu por amor da
nossa eterna salvacdo, assim fundou o corpo da Igreja e o enriqueceu do seu divino Espirito para
procurar e conseguir a bem-aventuranga das almas imortais, conforme aquela sentenca do Apdstolo;
"Todas as coisas sdo vossas; v0s, porém, sois de Cristo; e Cristo de Deus" (1 Cor 3,23);(36) A Igreja
como ¢é ordenada ao bem dos fiéis, assim € destinada a gléria de Deus e a daquele que ele mandou,
Jesus Cristo.

60. Se compararmos o corpo mistico com o moral, veremos que a diferenca ndo é leve, mas
importantissima e gravissima. No corpo moral ndo hé outro principio de unidade sendo o fim comum
e a comum cooperagdo sob a autoridade social para o mesmo fim; ao passo que no corpo mistico de
que falamos, a essa tendéncia comum do mesmo fim junta-se outro principio interno, realmente
existente e ativo, tanto de todo o composto, como em cada uma das partes, e tdo excelente, que
supera imensamente todos os vinculos de unidade que unem o corpo, quer fisico, quer moral. Esse
principio é, como acima dissemos, de ordem ndo natural mas sobrenatural, antes em si mesmo
absolutamente infinito e incriado: o Espirito divino, que, como diz o Angélico, "sendo um sé e o

mesmo enche e une toda a Igreja".(37)

61. Por conseguinte esse termo bem entendido lembra-nos que a Igreja, sociedade perfeita no seu
género, nao consta s6 de elementos sociais e juridicos. Ela é muito mais excelente que quaisquer
outras sociedades humanas (38) as quais excede quanto a graga supera a natureza, quanto as coisas
imortais se avantajam as mortais e caducas.(39) As Comunidades humanas, sobretudo a Sociedade
civil, ndo sdo para desprezar, nem para ser tidas em pouca conta; mas a Igreja ndo estd toda em
realidades desta ordem, como o homem todo ndo é s6 corpo mortal.(40) E verdade que os elementos
juridicos, em que a Igreja se estriba e de que se compde, nascem da divina constituicdo que Cristo
lhe deu, e servem para conseguir o fim sobrenatural; contudo o que eleva a sociedade cristd a um
grau absolutamente superior a toda a ordem natural, € o Espirito do Redentor, que, como fonte de
todas as gragas, dons e carismas, enche perpétua e intimamente a Igreja e nela opera. O organismo
do nosso corpo € por certo obra-prima do Criador, mas fica imensamente aquém da excelsa
dignidade da alma; assim a constituicao social da republica cristda, embora apregoe a sabedoria do



7z

seu divino Arquiteto, €, contudo, de ordem muitissimo inferior, quando se compara aos dons
espirituais de que se adorna e vive, e a fonte divina donde eles dimanam.

4. A Igreja juridica e a Igreja da caridade

62. De quanto até aqui expusemos, venerdveis irmdos, € evidente que estdo em grave erro os que
arbitrariamente ungem uma Igreja como que escondida e invisivel; e ndo menos aqueles que a
consideram como simples instituicio humana com determinadas leis e ritos externos, mas sem
comunicacdo de vida sobrenatural. (41) Ao contrdrio, assim como Cristo, cabeca e exemplar da
Igreja, "ndo é todo se nele se considera s6 a natureza humana visivel... ou s6 a natureza divina
invisivel... mas € um de ambas e em ambas as naturezas...: assim o seu corpo mistico";(42) pois que
o Verbo de Deus assumiu a natureza humana passivel, para que, uma vez fundada e consagrada com
seu sangue a sociedade visivel, "o homem fosse reconduzido pelo governo visivel as realidades
invisiveis".(43)

63. Por isso lamentamos também e reprovamos o erro funesto dos que sonham uma Igreja ideal, uma
sociedade formada e alimentada pela caridade, a qual, com certo desprezo, opdem outra que chamam
juridica. Enganam-se grandemente os que introduzem tal distin¢cdo; pois que véem que o divino
Redentor pela mesma razdo por que ordenou que a sociedade humana por ele fundada fosse perfeita
no seu género e dotada de todos os elementos juridicos e sociais, a saber, para perdurar na terra a
obra salutifera da Redencdo, (44) por essa mesma razdo e para conseguir o mesmo fim quis que
fosse enriquecida de dons e gracas celestes pelo Espirito Paraclito. O Eterno Pai quis que ela fosse
"0 reino do seu Filho muito amado" (Cl 1,13); mas realmente um reino em que todos os fiéis
prestassem homenagem plena de entendimento e de vontade, (45) e com humildade e obediéncia se
conformassem aquele que por nds "se fez obediente até a morte" (Fl 2,8). Portanto nenhuma
oposi¢do ou contradi¢cdo pode haver entre a missao invisivel do Espirito Santo e o munus juridico
dos pastores e doutores recebido de Cristo; pois que as duas coisas, como em nds o corpo € a alma,
mutuamente se completam e aperfeicoam e provém igualmente do tnico Salvador nosso, que nao sé
disse ao emitir o sopro divino: "Recebei o Espirito Santo" (Jo 20, 22), mas em voz alta e clara
acrescentou: "Como o Pai me enviou a mim, assim eu vos envio a vés" (Jo 20, 21), e também:
"Quem vos ouve a mim ouve" (Lc 10,16).

64. E se as vezes na Igreja se vé€ algo em que se manifesta a fraqueza humana, isso ndo deve atribuir-
se a sua constituicdo juridica, mas aquela lamentdvel inclinacio do homem para o mal, que seu
divino Fundador as vezes permite até nos membros mais altos do seu corpo mistico para provar a
virtude das ovelhas e dos pastores e para que em todos cres¢am os méritos da fé crista. Cristo, como
acima dissemos, ndo quis excluir da sua Igreja os pecadores; portanto se alguns de seus membros
estdo espiritualmente enfermos, ndo € isso razdo para diminuirmos nosso amor para com ela, mas
antes para aumentarmos a nossa compaixao para com os seus membros.

65. Sem mancha alguma, brilha a santa madre Igreja nos sacramentos com que gera e sustenta 0s
filhos; na fé que sempre conservou e conserva incontaminada; nas leis santissimas que a todos
impde, nos conselhos evangélicos que dd; nos dons e gragas celestes, pelos quais com inexaurivel
fecundidade (46) produz legides de martires, virgens e confessores. Nem € sua culpa se alguns de
seus membros sofrem de chagas ou doencgas; por eles ora a Deus todos os dias: "Perdoai-nos as
nossas dividas" e incessantemente com fortaleza e ternura materna trabalha pela sua cura espiritual.

66. Quando, por conseguinte, denominamos "mistico" o corpo de Jesus Cristo, a forca mesmo do
termo € para nés uma grave licdo; a licdo que ressoa nestas palavras de sdo Ledo: "Reconhece, 6
cristdo, a tua dignidade; e feito consorte da natureza divina, v& que ndo recaias por um
comportamento indigno na tua antiga baixeza. Lembrate de que cabeca e de que corpo és
membro".(47)



SEGUNDA PARTE
UNIAO DOS FIEIS COM CRISTO

67. Agrada-nos agora, venerdveis irmaos, tratar da nossa unidao com Cristo no corpo da Igreja; a
qual, como bem diz santo Agostinho, (48) por ser uma coisa grande, misteriosa e divina, acontece
muitas vezes ser mal-entendida e explicada. Primeiramente € claro que € uma uniao estreitissima: na
Sagrada Escritura ndo s6 se compara a unido do casto matrimonio, e a unidade vital dos sarmentos
com a videira e dos membros do nosso corpo (cf. Ef 5, 22-23; Jo 15,1-5; Ef 4, 16), mas descreve-se
como tdo intima, que a tradicdo antiquissima continuada nos Padres e fundada naquela sentenga do
Apostolo: "ele (Cristo) € a cabecga do corpo da Igreja" (Cl 1,18), ensina que o divino Redentor forma
com seu corpo social uma tnica pessoa mistica, ou como diz santo Agostinho: o Cristo total. (49) O
proprio Salvador na sua oracdo sacerdotal ndo duvidou comparar esta unido a maravilhosa unidade
com que o Pai estd no Filho e o Filho no Pai (Jo 17, 21-23).

1. Vinculos juridicos e sociais

68. A nossa unidao em Cristo e com Cristo vé-se em primeiro lugar do fato que, sendo a familia crista
por vontade de seu Fundador um corpo social e perfeito, deve necessariamente possuir a unido dos
membros que resulta da conspiracdo destes para o0 mesmo fim. E quanto mais nobre € o fim a que
tende esta conspiracdo, quanto mais € divina a fonte donde ela procede, tanto mais excelente € a
unido. Ora o fim € altissimo: a continua santificacio dos membros do mesmo corpo para a gldria de
Deus e do Cordeiro que foi sacrificado (Ap 5,12-13). A fonte divinissima: ndo s6 o beneplacito do
Eterno Pai e a vontade expressa do Salvador, mas também a interna inspiragao € mog¢ao do Espirito
Santo nas nossas inteligéncias e coragdes. E realmente se ndo podemos fazer o mais pequenino ato
salutar sendo no Espirito Santo, como podem inumerdveis multidoes de todas as gentes e estirpes
tender de comum acordo para a suprema gléria do Deus uno e trino, sendo por virtude daquele que
procede como tnico e eterno amor do Pai e do Filho?

69. E porque este corpo social de Cristo, como acima dissemos, por vontade do seu Fundador deve
ser visivel, é forca que aquela conspiracdo de todos os membros se manifeste também externamente,
pela profissao da mesma fé, pela recepcao dos mesmos sacramentos, pela participagdo ao mesmo
sacrificio, pela observancia pratica das mesmas leis. E ainda absolutamente necessario que haja um
chefe supremo visivel a todos, que coordene e dirija eficazmente para a consecu¢do do fim proposto
a atividade comum; e este é o vigario de Cristo na terra. Pois que, como o divino Redentor enviou o
Paréclito, Espirito de verdade, para que em sua vez (cf. Jo 14,16 e 26) tomasse o governo invisivel
da Igreja, assim mandou a Pedro e aos seus sucessores que, representando na terra a sua pessoa,
tomassem o governo visivel da familia crista.

2. Virtudes teologais

70. A esses vinculos juridicos, que ja por si excedem grandemente os de qualquer outra sociedade
humana, mesmo suprema, junta-se necessariamente outra causa de unido naquelas trés virtudes que
nos unem estreitissimamente com Deus: a fé, a esperanca e a caridade crista. "Um sé Senhor, uma s6
fé", como diz oApodstolo (Ef 4,5): aquela fé com que aderimos a um sé Deus e aquele que ele
mandou, Jesus Cristo (cf. Jo 17,3). Quao intimamente por meio desta f€¢ nos unimos a Deus,
ensinam-no as palavras do discipulo amado: "Quem confessar que Jesus € Filho de Deus, Deus
permanece nele e ele em Deus" (1 Jo 4,15). Nem € menor a unido, que por ela se estabelece entre nds
e com a divina cabeca; pois que todos os fiéis que "temos o mesmo Espirito de fé" (2Cor 4,13),
somos iluminados pela mesma luz de Cristo, sustentados pelo mesmo manjar de Cristo, e
governados pela mesma autoridade e magistério de Cristo. E se em todos floresce o mesmo Espirito
de fé, todos vivemos também a mesma vida "na fé do Filho de Deus que nos amou e se entregou a si
mesmo por nds" (cf. Gl 2, 20); e Cristo, nossa cabeca, recebido em nds pela fé viva e habitando em



nossos coragdes (cf. Ef 3,17), como € autor da nossa fé, serd também o seu consumador (cf. Hb
12,2).

71. Se, nesta vida, pela fé aderimos a Deus qual fonte da verdade, pela virtude da esperanca crista
desejamo-lo qual fonte da bem-aventuranca, "esperando a bem-aventurada esperanga e o advento da
gléria do grande Deus" (Tt 2,13). Por causa daquele comum desejo do reino dos céus pelo qual
renunciamos a ter patria permanente aqui na terra, mas demandamos a celeste (cf. Hb 13,14), e
anelamos a gldria eterna, ndo duvidou dizer o Apdstolo das gentes: "Um corpo s6 e um s6 Espirito,
como € uma a esperanga da voca¢do com que fostes chamados" (Ef 4,4); mais ainda, Cristo reside
em nds como esperancga da gléria (cf. Cl 1,27).

72. Mas se os vinculos da fé e da esperanca, que nos unem com o Redentor divino no seu corpo
mistico, sdo fortes e importantes, ndo sao menos importantes e eficazes os lacos da caridade. Se até
naturalmente nada ha mais excelente do que o amor, fonte da verdadeira amizade, que dizer daquele
amor soberano, que o proprio Deus infunde nas nossas almas? "Deus € caridade, e quem permanece
na caridade permanece em Deus e Deus nele" (1 Jo 4,16). A caridade, como por forca de uma lei
estabelecida por Deus, faz com que ele des¢a a morar nas almas que o amam, dando-lhes amor por
amor, segundo aquela sentenga: "Se alguém me ama, também meu Pai o amard e viremos a ele e
estabeleceremos nele a nossa morada" (Jo 14,23): Portanto a caridade une-nos com Cristo mais
intimamente que qualquer outra virtude; em cujo amor inflamados tantos filhos da Igreja jubilam de
por ele sofrer afrontas e tolerar e suportar tudo; por arduo que fosse, até ao ultimo alento e a efusdo
do préprio sangue. Por isso nos exorta vivamente o Salvador com estas palavras: "Permanecei no
meu amor". E porque a caridade € va e aparente se ndo se demonstra e torna efetiva com boas obras,
por isso acrescenta logo: "Se observardes os meus mandamentos, permanecereis no meu amor; Como
eu observei os mandamentos de meu Pai e parmaneco no seu amor" (Jo 15,9-10).

73. Mas a esse amor de Deus e de Cristo € preciso que corresponda a caridade para com o proximo.
E realmente como podemos nés afirmar que amamos o Redentor divino, se odiamos aqueles que ele,
para os fazer membros do seu corpo mistico, remiu com seu precioso sangue? Por isso o Apdstolo,
entre todos predileto de Cristo, nos adverte: "Se alguém disser que ama a Deus, e odiar a seu irmao,
mente. Pois quem ndo ama a seu irmdo, a quem vé, como pode amar a Deus, a quem ndo vé? E nds
recebemos este mandamento, que quem ama a Deus ame também a seu Irmao" (1Jo 4,20-21). Antes
devemos afirmar que tanto mais unidos estaremos com Deus, e com Cristo, quanto mais "formos
membros uns dos outros" (Rm 12,25), solicitos uns pelos outros (ICor 12,25); e por outra parte, tanto
mais viveremos entre nds unidos e estreitados pela caridade, quanto mais ardente for o amor que nos
unir a Deus e a nossa divina cabecga.

74. O Filho unigénito de Deus jia antes do principio do mundo nos abracou no seu infinito
conhecimento e eterno amor. Amor que ele demonstrou palpavelmente e de modo verdadeiramente
assombroso assumindo a nossa natureza em unidade hipostatica; donde segue, como ingenuamente
nota Maximo de Turim, que "em Cristo nos ama a nossa carne".(50)

75. Esse amorosissimo conhecimento que o divino Redentor de nds teve desde o primeiro instante da
sua encarnagao, excede tudo quanto a razdo humana pode alcancar; pois que ele pela visao beatifica
de que gozou apenas concebido no seio da Mde Santissima, tem continuamente presente todos 0s
membros do seu corpo mistico e a todos abraca com amor salvifico. O admirdvel dignacdo da divina
bondade para conosco! O inconcebivel ordem da imensa caridade! No presépio, na cruz, na gléria
sempiterna do Pai, Cristo vé e abraca todos os membros da Igreja muito mais claramente, com muito
maior amor do que a mae o filho que tem no regaco, do que cada um de nds se conhece e ama a si
mesmo.

76. Do dito até aqui vé-se facilmente, veneraveis irmaos, por que ¢ que o Apdstolo Paulo repete
tantas vezes que Cristo estd em nds e nds em Cristo. O que se demonstra também com uma razao



mais sutil. Cristo estd em nds como acima demoradamente expusemos, pelo seu Espirito que ele nos
comunica, e pelo qual opera em nés de modo que tudo o que o Espirito Santo opera em nds de
divino, deve dizer-se que é Cristo também que o opera.(51) "Se alguém ndo tem o Espirito de Cristo,
diz o Apdstolo, esse ndo pertence a ele; mas se Cristo estd em v0s... o Espirito € vida pela justica”
(Rm 8, 9-10).

77. Dessa mesma comunicacdo do Espirito de Cristo segue que a Igreja vem a ser como o
complemento e plenitude do Redentor; por isso que todos os dons, virtudes e carismas que se
encontram na cabeca de modo eminente, superabundante e eficiente, dela derivam a todos os
membros da Igreja e neles, conforme o lugar que ocupam no corpo mistico de Cristo, dia a dia se
aperfeicoam, e Cristo como que se completa na Igreja. (52) Nessas palavras acenamos a razao por
que, segundo a doutrina de Agostinho, ja antes brevemente indicada, a cabe¢a mistica que € Cristo, e
a Igreja, que € na terra como outro Cristo e faz as suas vezes, constituem um sé homem novo, em
quem se juntam o céu e a terra para perpetuar a obra salvifica da cruz; este homem novo € Cristo
cabeca e corpo, o Cristo total.

3. A inabitacao do Espirito Santo

78. Certamente nao desconhecemos quao dificil de entender e de explicar € esta doutrina da nossa
unido com o divino Redentor, e especialmente da habitacdo do Espirito Santo nas almas, pelos véus
do mistério que a recatam e tornam obscura a investigacdo da fraca inteligéncia humana. Mas
sabemos também que da investigacdo bem feita e persistente e do conflito e concurso das vdrias
opinides, se a investigacdo for orientada pelo amor da verdade e pela devida submissdo a Igreja,
brotam faiscas e se acendem luzes com que, mesmo neste género de ci€ncias sagradas, se pode obter
verdadeiro progresso. Por isso ndo censuramos os que, por diversos caminhos, se esforcam por
atingir e quanto possivel declarar este tdo sublime mistério da nossa admirdvel unido com Cristo.
Uma coisa, porém, devem todos ter por certa e indubitdvel, se ndo querem desviar-se da verdadeira
doutrina e do reto magistério da Igreja: rejeitar toda a explicagdo desta mistica unido que pretenda
elevar os fiéis tanto acima da ordem criada, que cheguem a invadir a divina, a ponto de se atribuir
em sentido proprio um sé que seja dos atributos de Deus. Retenham também firmemente aquele
outro principio certissimo, que nestas matérias € comum a SS. Trindade tudo o que se refere e
enquanto se refere a Deus como suprema causa eficiente.

79. Note-se também que se trata de um mistério recondito, que neste exilio terrestre nunca se podera
completamente desvendar ou compreender nem explicar em linguagem humana. Diz-se que as
Pessoas divinas habitam na criatura inteligente enquanto presentes nela de modo imperscrutavel,
dela sdo atingidas por via de conhecimento e amor, (53) de modo porém absolutamente intimo e
singular, que transcende a natureza humana. Para formarmos disto uma idéia ao menos
aproximativa, ndo devemos descurar o caminho e método que o Concilio Vaticano tanto recomenda
nestas matérias, para obter luz com que se possa vislumbrar alguma coisa dos divinos arcanos, isto €,
a comparacao dos mistérios entre si € com o bem supremo a que se dirigem. E € assim que Nosso
sapientissimo Predecessor de feliz memoria Ledo XIII, tratando desta nossa unido com Cristo e da
habitagdo do Espirito Pariclito em nds, muito oportunamente fixa os olhos na visdo beatifica, que
um dia no céu completard e consumard esta unido mistica. "Esta admirdvel unido, diz ele, que com
termo préprio se chama "inabitacdo", difere apenas daquela com que Deus no céu abraca e beatifica
os bem-aventurados, s6 pela nossa condicdo (de viajores na terra)".(55) Naquela visdo poderemos
com os olhos do Espirito, elevados pelo lume da gléria, contemplar de modo inefavel o Pai, o Filho e
o Divino Espirito, assistir de perto por toda a eternidade as processdes das divinas Pessoas e gozar
de uma bem-aventuranca semelhantissima aquela que faz bem-aventurada a santissima e indivisivel
Trindade.

4. A Eucaristia sinal de unidade



80. A precedente exposi¢ao da doutrina da intima unido do corpo mistico de Cristo com a sua cabeca
afigura-se-nos incompleta sem uma breve referéncia neste lugar a santissima Eucaristia, pela qual a
unido nesta vida mortal € levada ao seu auge.

81. Ordenou Cristo Senhor nosso que esta admirdvel e nunca assaz louvada unido que nos une entre
nés e com a nossa cabeca divina, fosse manifestada aos féis de modo especial pelo sacrificio
eucaristico; no qual o celebrante faz as vezes nao sé do divino Salvador, mas também de todo o
corpo mistico e de cada um dos féis; e, por sua parte, os fiéis unidos nas oragdes e votos comuns,
pelas maos do celebrante, apresentam ao eterno Pai o Cordeiro imaculado - presente no altar a voz
unicamente do sacerdote -, como vitima agraddvel de louvor e propiciacdo pelas necessidades de
toda a Igreja. E do mesmo modo que, morrendo na cruz, o divino Redentor se ofereceu a si mesmo
ao Pai como cabeca de todo o g€nero humano, assim nesta "oblagdo pura" (Ml 1,11) ndo sé se
oferece a si mesmo ao Pai celeste, como cabeca da Igreja, mas em si oferece os seus membros
misticos; pois que a todos, até os fracos e enfermos, tem amorosissimamente encerrados no Coragao.

82. O sacramento da eucaristia a0 mesmo tempo que € viva e admirdvel imagem da unidade da
Igreja - pois que o pdo da hostia € um, resultante de muitos graos (56) da-nos o préprio autor da
graga sobrenatural, para dele haurirmos o Espirito da caridade que nos fard viver ndo a nossa, mas a
vida de Cristo e amar o proprio Redentor em todos os membros do seu corpo social.

83. Se, portanto, nas angustiosas circunstancias atuais houver muitissimos que se abracem com Jesus
escondido sob os véus eucaristicos de tal maneira que nem a tribulacdo, nem a angustia, nem a fome,
nem a nudez, nem os perigos, nem a perseguicao, nem a espada os possa separar da sua caridade (cf.
Rm 8,35), entdao sem divida a sagrada comunhao, providencialmente restituida em nossos dias a um
uso mais freqiiente desde a infancia, podera ser fonte daquela fortaleza que ndo raro produz e
sustenta o heroismo entre os cristaos.

TERCEIRA PARTE
EXORTACAO PASTORAL
1. Erros relativos a vida ascética
a) Falso misticismo

84. Estas verdades, venerdveis irmaos, se os fiéis as compreenderem e recordarem bem
diligentemente, ajudd-los-ao a acautelar-se dos erros a que expde a investigacdo deste dificil assunto,
quando feita a capricho, como alguns a fazem, ndo sem grande perigo para a fé catdlica e
perturbacao das almas. Com efeito, ndo faltam alguns que, por ndo considerarem bastante que S.
Paulo falava nesta matéria s6 por metaforas, nem distinguirem, como € absolutamente necessario, 0s
sentidos particulares e préprios dos termos corpo fisico, moral, mistico, introduzem uma falsa nog¢ao
de unidade, afirmando que o Redentor e os membros da Igreja formam uma pessoa fisica, e ao passo
que atribuem aos homens propriedades divinas, fazem Cristo Senhor nosso sujeito a erros e a
humana inclinagdo para o mal. A tais falsidades opdem-se a fé catdlica e os sentimentos dos santos
Padres; mas opdem-se igualmente o pensamento e a doutrina do apdstolo das gentes, que se bem une
Cristo e 0 seu corpo mistico com uma unido admirdvel, contudo contrapds-nos um ao outro como
Esposo a esposa (cf. Ef 5,22-23).

b) Falso "quietismo"'
85. Nao menos contrério a verdade e perigoso € o erro daqueles que da misteriosa unido de todos nds

com Cristo pretendem deduzir um mal-entendido "quietismo", que atribui toda a vida espiritual dos
féis e todo o progresso na virtude unicamente a a¢do do Espirito Santo, excluindo ou menosprezando



a correspondéncia e colaboracdo que devemos prestar-lhe. Ninguém pode negar que o divino
Espirito de Cristo € a tinica fonte donde deriva toda a energia sobrenatural na Igreja e nos membros,
pois que, como diz o salmista, "o Senhor concede a graca e a gléria" (S1 83,12). Contudo o
perseverar constantemente nas obras de santidade, o progredir fervorosamente na graga e na virtude,
o esforcar-se generosamente por atingir o vértice da perfei¢ao cristd, enfim o excitar, na medida do
possivel, os proximos a consegui-la, tudo isso nao quer o celeste Espirit6 realizd-lo, se o homem nédo
faz, dia a dia, com energia e diligéncia, o que estd ao seu alcance. "Os beneficios divinos, diz santo
Ambrosio, ndo se fazem aos que dormem, mas aos que velam".(57) Se neste nosso corpo mortal os
membros se desenvolvem e robustecem com o exercicio cotidiano, muito mais, sem duavida, sucede
no corpo social de Cristo, cujos membros gozam de liberdade, consciéncia e modo préprio de agir.
Por isso o que disse: "Vivo, ndo ja eu; mas Cristo vive em mim" (Gl 2,20), esse mesmo ndo duvidou
afirmar: "A sua graga (de Deus) ndo foi em mim estéril, mas trabalhei mais que todos eles; se bem
que ndo eu, mas a graca de Deus comigo" (ICor 15,10). E, pois, evidente que, com essas falsas
doutrinas, o mistério de que tratamos nao se utiliza para proveito espiritual dos fiéis, mas converte-se
em triste causa de sua ruina.

¢) Erros relativos a confissao sacramental e a oracao

86. O mesmo sucede com a falsa opinido dos que pretendem que ndo se deve ter em conta a
confissdo freqiiente das faltas veniais; pois que mais importante € a confissdo geral, que a esposa de
Cristo, com seus filhos a ela unidos no Senhor, faz todos os dias, por meio dos sacerdotes antes de
subirem ao altar de Deus. E verdade, e vGs bem sabeis, venerdveis irmaos, que ha muitos modos e
todos muito louvaveis, de obter o perddo dessas faltas; mas para progredir mais rapidamente no
caminho da virtude, recomendamos vivamente o pio uso, introduzido pela Igreja sob a inspiragao do
Espirito Santo, da confissdo freqiiente, que aumenta o conhecimento préprio, desenvolve a
humildade crista, desarraiga os maus costumes, combate a negligéncia e tibieza espiritual, purifica a
consciéncia, fortifica a vontade, presta-se a direcdo espiritual, e, por virtude do mesmo sacramento,
aumenta a graca. Portanto os que menosprezam e fazem perder a estima da confissdo freqiiente a
juventude eclesidstica, saibam que fazem uma coisa contrdria ao Espirito de Cristo e funestissima ao
corpo mistico do Salvador.

87. Ha ainda alguns que afirmam ndo terem as nossas oragdes verdadeira eficdcia impetrativa e
trabalham por espalhar a opinido de que a oracdo feita em particular pouco vale e que € a oracdo
publica, feita em nome da Igreja, que tem verdadeiro valor, por partir do corpo mistico de Jesus
Cristo. Nao é exato; o divino Redentor ndo sé uniu estreitamente a si a Igreja como esposa
queridissima, sendo também nela as almas de tédos e cada um dos fiéis, com quem deseja
ardentemente conversar na intimidade, sobretudo depois da comunhdo. E embora a oragdo publica,
feita por toda a Igreja, seja mais excelente que qualquer outra, gragas a dignidade da esposa de
Cristo, contudo todas as oragdes, ainda as mais particulares, t€m o seu valor e eficdcia, e aproveitam
também grandemente a todo o corpo mistico; no qual ndo pode nenhum membro fazer nada de bom
e justo, que em razdo da comunhdo dos santos ndo contribua também para a salvacio de todos. Nem
aos individuos por serem membros desse corpo se lhes veda que pecam para si gracas particulares,
mesmo temporais, com a devida sujeicdo a divina vontade; pois que continuam sendo pessoas
independentes com suas indigéncias préprias. (58) Quanto a meditacdo das coisas celestes, 0s
documentos eclesidsticos, a pritica e exemplos de todos os Santos provam bem em quio grande
estima deve ser tida por todos.

88. Por tltimo nao falta quem diga que as nossas suplicas ndo devem dirigir-se a pessoa de Jesus
Cristo, mas a Deus ou ao Eterno Pai por Cristo; pois que o Salvador, como cabeca do seu corpo
mistico, deve considerar-se apenas qual "medianeiro entre Deus e os homens" (1Tm 2,5). Também
isso € contrdrio ao modo de pensar da Igreja, contrdrio ao costume dos fiéis e € falso. Cristo, para
falar com propriedade e precisdo, € cabeca de toda a Igreja segundo ambas as naturezas
conjuntamente; (59) e ele proprio afirmou alids solenemente: "Se me pedirdes alguma coisa em meu



nome, fa-la-ei" (Jo 14,14). E bem que no sacrificio eucaristico principalmente - onde Cristo €, ao
mesmo tempo, sacerdote e vitima e por isso de modo especial, exerce as funcdes de conciliador - as
oragdes se dirijam ordinariamente ao Eterno Pai pelo seu Unigénito, contudo ndo raro, e até no santo
sacrificio, dirigem-se também ao divino Redentor; pois que todos os cristdos devem saber
claramente que Jesus Cristo homem € também Filho de Deus. Por isso quando a Igreja militante
adora e invoca o Cordeiro imaculado e vitima sagrada, parece responder a voz da Igreja triunfante,
que perpetuamente canta: "Ao que estd sentado no trono e ao Cordeiro, bén¢do e honra e gléria e
poder nos séculos dos séculos" (Ap 5,13).

2. Exortacido a amar a Igreja

89. Até aqui, venerdveis irmaos, meditando o mistério da nossa arcana unido com Cristo,
procuramos, como doutor da Igreja universal, iluminar as inteligéncias com a luz da verdade; agora
julgamos conforme ao nosso munus pastoral excitar os coracdes a amar o corpo mistico, com ardente
caridade, que ndo se fique em pensamentos e palavras, mas se traduza em obras. Se os fiéis da antiga
lei cantaram da cidade terrena: "Se eu me esquecer de ti, 6 Jerusalém, paralise-se a minha mao
direita; fique presa a minha lingua ao meu paladar, se eu ndo me lembrar de ti, se ndo tiver Jerusalém
como a primeira das minhas alegrias" (S1 136,5-6); com quanto maior ufania e juibilo ndo devemos
nos regozijar por habitarmos a cidade edificada sobre o monte santo, com pedras vivas e escolhidas,
"tendo por pedra angular Cristo Jesus" (Ef 2,20;1Pd 2,45). Realmente ndo ha coisa mais gloriosa,
mais honrosa, mais nobre, que fazer parte da Igreja, santa, catdlica, apostdlica, romana, na qual nos
tornamos membros de tdo venerando corpo; nos governa uma tao excelsa cabeca; nos inunda o
mesmo Espirito divino; a mesma doutrina, enfim, e 0 mesmo Pao dos Anjos nos alimenta neste
exilio terreno, até que, finalmente, vamos gozar no céu da mesma bem-aventuranca sempiterna.

a) Com amor solido

90. Mas para que ndo nos deixemos enganar pelo anjo das trevas, transfigurado em anjo de luz (cf.
2Cor 11,14), seja esta a suprema lei do nosso amor: amar a esposa de Cristo tal como Cristo a quis e
a adquiriu com seu sangue. Portanto nao s6 devemos amar sinceramente os sacramentos, com que a
Igreja, mae extremosa; nos sustenta, e as solenidades com que nos consola e alegra, os cantos
sagrados e a liturgia, com que eleva as nossas almas a, coisas do céu, mas também os sacramentais e
os varios exercicios de piedade com que suavemente impregna de Espirito de Cristo e conforta as
almas. E ndo s6 € nosso dever pagar com amor, como bons filhos, o seu materno amor para conosco,
sendo também venerar a sua autoridade que ela recebeu de Cristo e com que cativa as nossas
inteligéncias em homenagem a Cristo (cf. 2Cor 10,5); e ndao menos obedecer as suas leis e preceitos
morais, as vezes molestos a nossa natureza decaida; refrear a rebeldia deste nosso corpo com
peniténcia voluntdria, e até mortificar-nos, privando-nos de quando em quando de coisas agraddveis,
embora ndo perigosas. Nem basta amar o corpo mistico no esplendor da cabeca divina e dos dons
celestes que o exornam; devemos com amor efetivo amd-lo tal qual se nos apresenta na nossa carne
mortal, composto de elementos humanos e enfermicos, embora por vezes desdigam um pouco do
lugar que ocupam em tao venerando corpo.

b) Que nos faca ver Cristo na Igreja

91. Ora para que esse amor sélido e perfeito more nas nossas almas e cresca de dia para dia, é
preciso que nos acostumemos a ver na Igreja o préprio Cristo. Pois que é Cristo que vive na sua
Igreja, por ela ensina, governa e santifica; é Cristo que de varios modos se manifesta nos varios
membros da sua sociedade. Se todos os fiéis se esforcarem por viver realmente com esse vivo
espirito de fé, ndo sé prestardo a devida honra e reveréncia aos membros mais altos deste corpo
mistico, sobretudo aos que um dia tém de dar conta das nossas almas (cf. Hb 13,17), mas amardo de
modo particular aqueles que o Salvador amou com singularissima ternura, quais sdo os enfermos,
chagados, fracos, todos os que precisam de remédio natural ou sobrenatural; a infancia, cuja



inocéncia estd hoje exposta a tantos perigos, e cuja alma se pode modelar como branda cera; os
pobres nos quais com sua compaixao se deve reconhecer e socorrer a pessoa de Jesus Cristo.

¢) Imitemos o amor de Cristo para com a Igreja

92. Como com razdo adverte o Apdstolo: "Os membros do corpo que parecem mais fracos sdo os
mais necessarios; € 0os que temos por mais vis, cercamo-los de maior honra" (ICor 12,22-23).
Gravissima sentenga que nds, conscios da obrigacdo que nos incumbe pelo nosso altissimo oficio,
devemos repetir, ao vermos com profunda magoa que as vezes sdo privados da vida os deformes,
dementes e afetos por doengas hereditérias, por indteis e de peso a sociedade; e que alguns celebram
1sso como uma conquista do progresso, sumamente vantajoso ao bem comum. Ora, que homem
sensato hd que ndo veja isso ndo sé como uma violacdo flagrante da lei natural e divina,(60)
impressa em todos os coragdes, mas também que ndo lhe repugne atrozmente aos sentimentos de
humanidade? O sangue desses infelizes, tanto mais amados do Redentor quanto mais dignos de
compaixao, "brada a Deus da terra" (cf. Gn 4,10).

93. Mas para que esta genuina caridade, com que devemos ver o Salvador na Igreja e nos seus
membros, ndo venha pouco a pouco a arrefecer, € bom contemplemos ao mesmo Cristo como
supremo modelo de amor para com a Igreja.

94. E primeiramente imitemos a vastiddo daquele amor, esposa de Cristo € s6 a Igreja; contudo o
amor do divino Esposo € tdo vasto, que a ninguém exclui, e na sua esposa abraca a todo o género
humano; pois que o Salvador derramou o seu sangue na cruz para conciliar com Deus a todos os
homens de todas as nacdes e estirpes, e para os reunir num s6 corpo. Por conseguinte o verdadeiro
amor da Igreja exige ndo s6 que sejamos todos no mesmo corpo membros uns dos outros, cheios de
mutua solicitude (cf. Rm 12,5;1Cor 12,25), que se alegrem com os que se alegram e sofram com 0s
que sofrem (cf. 1Cor 12,26), mas que também nos outros homens ainda ndo incorporados conosco na
Igreja, reconhecamos outros tantos irmaos de Jesus Cristo segundo a carne, chamados como nds para
a mesma salvacio eterna. E verdade que hoje ndo faltam - é um grande mal - os que vio exaltando a
rivalidade, o 6dio, o rancor, como coisas que elevam e nobilitam a dignidade e o valor do homem.
Nés, porém, que magoados vemos os funestos frutos de tal doutrina, sigamos o nosso Rei pacifico,
que nos ensinou a amar os que nao sdao da mesma nacao ou mesma estirpe (cf. Lc 10,33-37) até os
proprios inimigos (cf. Lc 6,27-35; Mt 5,44-48). N6s, compenetrados dos suavissimos sentimentos do
Apostolo das gentes, com ele cantemos o comprimento, a largura, a sublimidade, a profundeza da
caridade de Cristo (cf. Ef 3,18), que nem a diversidade de nacionalidade, ou de costumes pode
quebrar, nem a vastidao imensa do oceano diminuir, nem as guerras, justas ou injustas, arrefecer.

95. Nesta hora tremenda, venerdveis irmdos, em que tantas dores torturam os corpos e tantas
angustias lancinam as almas, € preciso acender em todos esta caridade sobrenatural, para que os bons
- lembramos principalmente os que pertencem a associa¢des de beneficéncia e mutuo socorro -
combinando os seus esforcos, como em admirdvel porfia de compaixdo e misericérdia, acudam a tao
imensas necessidades das almas e dos corpos, e assim por toda parte resplandeca a generosidade
inesgotavel do corpo mistico de Jesus Cristo.

96. Mas porque a vastidao da caridade com que Cristo amou a Igreja corresponde a constincia ativa
da mesma caridade, nés também amemos o corpo mistico de Cristo com 0 mesmo amor perseverante
e industrioso. Nosso divino Redentor, desde a encarnagdo, quando langou os primeiros fundamentos
da Igreja, até ao fim da sua vida mortal, nem um s instante passou em que com exemplos
fulgentissimos de virtude, pregando, ensinando, legislando, ndo trabalhasse até cair de fadiga - ele o
Filho de Deus! -em formar ou consolidar a Igreja. Desejamos pois que todos os que reconhecem por
mae a Igreja, ponderem seriamente que ndo s ao clero e aos que se consagram ao servigo do corpo
mistico de Jesus Cristo, mas a cada um na sua esfera, incumbe a obrigacdo de incremento do mesmo
corpo. Notem-no de modo particular - como alids ja o fazem tdo louvavelmente - os que militam nas



fileiras da Ac¢do catdlica e colaboram com os bispos e sacerdotes no apostolado e os que em pias
associacOes prestam o seu auxilio para 0 mesmo fim. Nao hd quem ndo veja que a acdo de todos
esses €, nas presentes circunstancias, de grande peso e de suma importancia.

97. Também nao podemos aqui silenciar a respeito dos pais e maes de familia, a quem nosso divino
Salvador confiou os membros mais tenros de seu corpo mistico; mas com todo o ardor os exortamos,
por amor de Cristo e da Igreja, a que olhem com o maximo cuidado pelos filhos que o Senhor lhes
deu, e procurem precavé-los contra as intimeras ciladas em que hoje tdo facilmente se encontram
enredados.

98. De modo peculiar manifestou o Redentor o seu ardentissimo amor a Igreja nas suplicas que por
ela dirigiu ao Pai celeste. Todos sabem - para lembrar isto apenas - que pouco antes de subir ao
patibulo da cruz, orou ardentissimamente por Pedro (cf. Lc 22,32), pelos outros apdstolos (cf. Jo
17,9-19) e por todos aqueles que pela pregacdo da divina palavra haviam de crer nele (cf. Jo 17,20-
23). A imitagdo deste exemplo de Cristo roguemos todos os dias ao Senhor da messe que mande
obreiros para a sua messe (cf. Mt 9,38; Lc 10,2) e todos os dias suba a nossa oracdo encomendando a
Deus todos os membros do corpo mistico: primeiro os bispos, a quem estd confiado o cuidado das
suas dioceses, depois os sacerdotes, os religiosos e religiosas, que por especial voca¢do chamados ao
servico de Deus; na patria ou em terras pagas defendem, aumentam, dilatam o reino do divino
Redentor. Nenhum membro do corpo mistico fique fora desta comum orag¢do; mas lembrem-se
especialmente os que vivem acabrunhados das dores e angustias deste desterro e os defuntos que se
purificam no Purgatério. Nem se esque¢am os catectimenos, que se instruem na doutrina crista, para
que quanto antes possam receber o batismo.

99. Desejamos também vivamente que essas oracdes abracem com ardente caridade tanto aqueles a
quem nao raiou ainda a luz do Evangelho, nem entraram no redil seguro da Igreja, como os que um
triste dissidio na fé ou na unidade separa de nds, que embora indignos; representamos a pessoa de
Jesus Cristo na terra. Repitamos aquela ora¢do divina do Salvador ao Pai celeste: "Que todos sejam
um, como tu, 6 Pai, em mim, e eu em ti; que também eles sejam um em nds: para que o mundo creia
que tu me enviaste" (Jo 17,21).

100. Os que nao pertencem ao organismo visivel da Igreja catdlica, como sabeis, veneraveis irmaos,
confiamo-los também, desde o principio do nosso pontificado, a protecio e governo do alto,
protestando solenemente que a exemplo do bom pastor tinhamos um sé desejo: "que eles tenham
vida e a tenham em abundancia". (61) Esta nossa solene declaracdo queremos reiterar, depois de
pedirmos as oracdes de toda a Igreja nesta enciclica em que celebramos os louvores "do grande e
glorioso corpo de Cristo", (62) convidando a todos e cada um com todo o amor da nossa alma, a que
espontaneamente e de boa vontade cedam as intimas inspiragdes da graca divina e procurem sair de
um estado em que nao podem estar seguros de sua eterna salvacdo, (63) pois, embora por desejo e
voto inconsciente, estejam ordenados ao corpo mistico do Redentor, carecem de tantas e tdo grandes
gracas e auxilios que s6 na Igreja catdlica podem encontrar. Entrem, pois, na unidade catdlica e
unidos conosco no corpo de Jesus Cristo, conosco venham a fazer parte, sob uma s6 cabeca, da
sociedade da gloriosissima caridade.(64) Noés, jamais cessaremos as nossas suplicas ao Espirito de
amor e verdade, e esperamo-los de bragos abertos ndo como a estranhos, mas como a filhos que vém
para a sua casa paterna.

101. Mas se desejamos que sem interrup¢do subam até Deus as oracdes de todo o corpo mistico
implorando que os errantes entrem quanto antes no unico redil de Jesus Cristo, declaramos contudo
ser absolutamente necessario que eles o facam espontanea e livremente, pois que ninguém cré, sendao
por vontade. (65) Por conseguinte se alguns que ndo créem sdo realmente forcados a entrar nos
templos, a aproximar-se do altar e a receber os sacramentos, ndo se fazem verdadeiros cristaos: (66)
a fé, sem a qual "¢ impossivel agradar a Deus" (Hb 1,6), deve ser libérrima "homenagem da
inteligéncia e da vontade".(67) Se, portanto, acontecesse que, contra a doutrina constante da Sé



Apostélica, (68) alguém fosse obrigado a abracar contra sua vontade a fé catdlica, nés, conscientes
do nosso dever, nao podemos deixar de o reprovar. Mas porque os homens sao livres e podem, sob o
impulso de mds paixdes e apetites desordenados, abusar da prépria liberdade, entdo € necessario que
o Pai das luzes, pelo Espirito de seu amado Filho, os mova e atraia eficazmente a verdade. Ora, se
muitos ainda - infelizes - estdo longe da verdade catdlica e nao querem ceder as inspiragdes da graca
divina, € porque ndo sé eles, (69) mas também os fiéis ndo oram mais fervorosamente por essa
intencdo. Por isso ndés uma e outra vez exortamos a todos a que, por amor da Igreja e seguindo o
exemplo do divino Redentor, o facam continuamente.

102. Nas atuais circunstancias, mais que oportuno, € necessario orar fervorosamente pelos reis e
principes e por todos os que governam e que podem com a protecdo externa auxiliar a Igreja, para
que, restabelecida a ordem, por impulso da divina caridade, do meio das ondas tenebrosas desta
tormenta surja "a paz, fruto da justica" (Is 32,17), o atribulado género humano e a santa Igreja
possam viver uma vida sossegada e tranqiiila em toda a piedade e honestidade (cf.1Tm 2,2).
Pecamos a Deus que amem a sabedoria os que regem os povos (cf. Sb 6,23), de modo que nunca
lhes quadre esta formidavel sentenca do Espirito Santo: "O Altissimo examinard as vossas obras e
perscrutard os vossos pensamentos, porque sendo ministros do seu reino, ndo governastes retamente,
nem observastes a lei da justica, nem caminhastes segundo a vontade de Deus. Horrendo e de
Improviso vos aparecerd, porque serd rigorosissimo o juizo dos que governam. Ao humilde concede-
se misericérdia; mas os poderosos serdo poderosamente atormentados. Deus ndo recuard diante de
ninguém, nem se inclinard diante de nenhuma grandeza; porque o pequeno e o grande criou-os ele, e
de todos cuida igualmente; aos mais fortes, porém, ameacaos mais forte suplicio. Para vés, 6 reis,
sdo estas minhas palavras, a fim de que aprendais a sabedoria e nao venhais a cair" (Sb 6,4-10).

103. Mas Cristo Senhor nosso mostrou seu amor a esposa imaculada ndo s6 trabalhando
incansavelmente e orando constantemente, sendo também com as dores e ignominias que, por ela,
espontianea e amorosamente tolerou. "Tendo amado aos seus... amou-os até ao fim" (Jo 13,1) e foi
com seu sangue que ele adquiriu a Igreja (cf. At 20,28). Sigamos de boa vontade as sangiiinolentas
pisadas de nosso Rei, como exige a necessidade de assegurarmos a nossa salvagdo: "Se fomos
enxertados nele pela semelhanca da sua morte, sé-lo-emos também pela ressurreicao" (Rm 6,5) e "se
morrermos com ele, com ele viveremos" (2Tm 2,11). Exige-o igualmente a caridade verdadeira e
efetiva para com a Igreja e para com as almas, que ela continuamente gera a Cristo. Com efeito,
ainda que o Salvador, pelos seus cruéis tormentos € morte dolorosissima, mereceu a Igreja um
tesouro infinito de gragas, contudo essas gragas, por disposi¢do da providéncia divina, sdo-nos
comunicadas por partes; € a sua maior ou menor abundancia depende ndo pouco também das nossas
boas obras, com que impetramos da bondade divina e atraimos sobre os proximos a chuva dos dons
celestes. Sera esta chuva abundantissima, se ndo nos contentarmos em oferecer a Deus fervorosas
preces, sobretudo participando devotamente e, quanto possivel, todos os dias, ao sacrificio
eucaristico, mas também procuramos, com obras de misericordia cristd, aliviar os sofrimentos de
tantos indigentes; se preferirmos os bens eternos as coisas caducas deste mundo; se refrearmos este
corpo mortal com voluntdria mortificagdo, negando-lhe todo o ilicito, e impondo-lhe fadigas e
austeridades; se recebermos com humildade, como da mao de Deus, os trabalhos e dores desta vida
presente. E assim que, segundo o Apdstolo, "completaremos o que falta a paixdo de Cristo na nossa
carne, por amor do seu corpo que € a Igreja" (cf. ClI 1,24). Enquanto isto escrevemos, depara-se-nos
a vista uma quase infinita multidao de infelizes, cuja sorte nos arranca ldgrimas da maior compaixao:
doentes, pobres, mutilados, caidos na viuvez ou na orfandade, e muitissimos que em conseqiiéncia
dos sofrimentos préprios ou dos seus se véem as portas da morte. A todos 0s que assim, por um
motivo ou por outro, jazem imersos na tristeza e na angustia, exortamos com coragao paterno a que
levantem confiadamente os olhos ao céu e oferecam os seus trabalhos Aquele que um dia os
recompensard divinamente. Lembrem-se todos que a sua dor ndo € initil; mas que serd
proveitosissima a eles, e também a Igreja, se com esta inten¢cdo a sofrerem pacientemente. Para isso
ajuda-los-4 muitissimo o oferecimento cotidiano de si mesmos a Deus, como usam fazer os membros



do Apostolado da oracdo, pia associagdo, que nds aqui encarecidamente recomendamos, como
sumamente aceita ao Senhor.

104. Mas se em todo o tempo devemos unir os nossos sofrimentos com os do divino Redentor para a
salvacdo das almas, muito mais hoje em dia, venerdveis irmaos, quando o imenso incéndio da guerra
abrasa quase todo o mundo e causa tantas mortes, tantas desgracas, tantos trabalhos; hoje de modo
especial € dever de todos fugir dos vicios, das sedugdes do século, das paixdes desenfreadas da
carne, € nao menos da vaidade e futilidade das coisas terrenas, que nada aproveitam a vida crista,
nada para ganhar o céu. Ao contrdrio fixemos bem no Espirito aquelas gravissimas palavras de
Nosso imortal predecessor Leao Magno, quando afirmava que pelo batismo nos tornamos carne do
Crucificado,(70) e a belissima oracao de santo Ambrosio: "Leva-me, ¢ Cristo, na tua cruz, a qual é a
salvacdo dos errantes, o tinico descanso dos cansados, inica vida dos mortais".(71)

105. Antes de terminar, ndo podemos conter-nos de exortar a todos uma e muitas vezes a que amem
a santa madre Igreja com amor industrioso e ativo. Pela sua incolumidade, prosperidade e progresso
oferecamos todos os dias ao Eterno Pai as nossas oracdes, trabalhos e sofrimentos, se realmente
temos a peito a salvagdo de toda a familia humana remida com o sangue divino. E enquanto no céu
relampeja a tormenta, e grandes perigos ameacam a humana sociedade e a prépria Igreja, confiemo a
nds, e todas as nossas coisas ao Pai das misericordias, suplicando: "Olhai, Senhor, para esta vossa
familia, pela qual nosso Senhor Jesus Cristo ndo duvidou entregar-se em maos de malfeitores e
sofrer o tormento da cruz".(72)

EPILOGO
A VIRGEM SENHORA NOSSA

106. Realize, venerdveis irmaos, estes nossos paternos votos, que sem divida sdo também os vossos,
e alcanee-nos a todos verdadeiro amor para com a Igreja, a Virgem Mae de Deus, cuja alma
santissima foi mais repleta do divino Espirito de Jesus Cristo que todas quantas sairam das maos de
Deus, e que "em nome de toda a natureza humana" deu o seu consentimento para que se efetuasse o
"matrimonio espiritual entre o Filho de Deus e a natureza humana".(73) Ela foi que com parto
admirdvel, porque fonte de toda a vida celestial, nos deu Cristo Senhor nosso, ja no seu seio virginal
ornado da dignidade de cabeca da Igreja; e recém-nascido o apresentou aos primeiros dentre 0s
judeus e gentios que o foram adorar qual Profeta, Rei e Sacerdote. Foi ela que com seus rogos
maternos "em Cand da Galiléia" moveu o seu Unigénito a operar o admirdvel prodigio, pelo qual
"creram nele os seus discipulos" (Jo 2,11). Foi ela, a Imaculada, isenta de toda a mancha original ou
atual, e sempre intimamente unida com seu Filho, que, como outra Eva, juntamente com o
holocausto dos seus direitos maternos e do seu materno amor, o ofereceu no Goélgota ao Eterno Pai
por todos os filhos de Addao, manchados pela sua queda miseranda; de modo que a que era
fisicamente Mae da nossa divina cabega foi, com novo titulo de dor e de gléria, feita espiritualmente
mae de todos os seus membros. Foi ela que com suas eficacissimas oragdes obteve que o Espirito do
divino Redentor, dado ja na cruz, fosse depois em dia de Pentecostes conferido com aqueles dons
prodigiosos a Igreja recém-nascida. Ela finalmente, suportando com animo forte e confiante imensas
dores, verdadeira Rainha dos martires, mais que todos os fiéis, "completou o que falta a paixao de
Cristo... pelo seu corpo que € a Igreja" (Cl 1,24), e assistiu o corpo mistico de Cristo, nascido do
Coracao rasgado do Salvador, (74) com o mesmo amor e solicitude materna com que amamentou e
acalentou no ber¢co o menino Deus.

107. Ela pois, Mae santissima de todos os membros de Cristo, (75) a cujo Corag¢do Imaculado
confiadamente consagramos todos os homens, e que agora em corpo e alma refulge na gléria e reina
juntamente com seu Filho, nos alcance dele que sem interrupcdo corram os caudais da graca da
excelsa cabeca para todos os membros do corpo mistico, €, como nos tempos passados, assim hoje



proteja a Igreja com seu poderoso patrocinio e lhe obtenha finalmente a ela e a toda a humana
sociedade tempos mais tranqiiilos.

108. Confiado nesta celeste esperanca, como penhor das gracas celestes e atestado da Nossa
particular benevoléncia, a todos e a cada um de v0s, venerdveis irmaos, e aos rebanhos a voés

confiados, concedemos de todo o coragdo a béncdo apostdlica.

Dado em Roma, junto de Sao Pedro, no dia 29 de junho, festa dos Santos apdstolos Pedro e Paulo,
no ano de 1943, V do nosso pontificado.

PIO PP. XII

Notas

1. Sessio III, Const. Dei Filius de fide cath., c. 4.

2. Cf. Conc.Vat. I, Const. Pastor aeternus de Eccl. Christi; prol.
3. Cf. ibidem, Const. Dei Filius de fide cath., cap. 1.

4. Cf . AAS 28 (1895-96), p. 710.

)

. S. Agostinho, Epist.157, 3, 22; Migne, PL, 32, 686.

)

. S. Agostinho, Sermo CXXXII, 1; Migne, PL, 38, 754.
7. Enciclica Divinum Illud; AAS 29(1896-97), p. 649.
8. S. Ambrésio, In Luc., II, 87; Migne, PL 15,1585.

9. S.Tomés, Summa theol. I-1I, q.103, a. 3, ad 2.

10. S. Ledao M., Sermo 68, 3; Migne, PL 54, 374.

11. Cf. s. Jeronimo e s. Agostinho, Epist.112,14 e 116,16; Migne, PL 22, 924 et 943; S. Tomas,
Summa theol., I-1I, q.103, a. 3 ad 2; a. 4 ad 1; Concil. Flor., pro lacob.: Mansi, 31,1738.

12. Cf. S. Tomds, Summa theol., I, q. 42, a. 1.
13. Cf. De peccato orig., XXV, 29; Migne, PL 44, 400.

14. Cf. Cirilo Alex., Comm. in Joh. I, 4; Migne PG 73, 69; S. Tomds, Summa theol.; I, . 20, a. 4 ad
1.

15. Hexaém., VI. 55; Migne, PL 14, 265.
16. Cf. s. Agostinho, De agon. Christ. XX, 22; Migne, PL 40, 301.
17. Cf. s. Tomds, Summa theol.; 1, q. 22, aa. I- 4.

18. Cf. Ledo XIII, enc. Satis Cognitum, AAS 28(1895-9fi), p. 725.



19. Cf. Corpus luris Canonici, Extr. comm., I, 8,1.

20. S. Greg. Magno, Moralia, XIV, 35, 43; Migne, PL LXXV,1062.
21. Cf. Conc. Vat. I, Const. Pastor aeternus de Eccl., cap. 3.

22. Cf. Cod. Iur. Can., can. 329, § 1.

23. Cf. Epist. ad Eulog., 30; Migne, PL 77, 933.

24. Comm. in Ep. ad Eph., cap. 1, lect 8; Hb. 2,16-17.

25. Cf. s. Agostinho, De cons. evang., I, 35, 54; Migne, PL 34,1070.
26. Cf . s.Cirilo Alex., Ep. 55 de Symb.; Migne, PG 77, 293.

27. Cf. s. Tomds, Summa theol., III, q. 64, a: 3.

28. Cf. De Rom. Pont., I, 9; De Concil., II,19.

29. Cf. S. Greg. Niss., De vita Moysis; Migne, PG 44, 385.

30. Cf. Sermo 354, 1; Migne, PL 39,1563.

31. Cf. Ledo XIII, enc. "Sapientiae Christianae'; AAS 22(1889-90), p. 392; enc. "Satis cognitum’;
AAS 28(1895-96), p. 710.

32. AAS 29 (1896-97), p. 650.

33. Cf. s. Ambrosio, De Elia et ieiun., 10, 36-37, e in Psal. 118, serm. 20, 2; Migne, PL 14, 710 e
15,1483.

34. Comentario aos Salmos, 85,5.

35. S, Clem. Alex., Strom., VII, 2; Migne, PG 9, 413.

36. Pio XI, enc. "Divini Redemptoris": AAS 29(1937), p. 80.

37. De veritate, q. 29, a. 4 c.

38. Cf. Ledo XIII, "Sapientiae Christianae"; AAS 22(1889-90), p. 392.
39. Cf. Ledo XIII, enc. "Satis cognitum"; AAS 28 (1895-96), p. 724.
40. Cf. ibidem, p. 710.

41. Cf. ibidem, p. 710.

42. Cf. ibidem, p. 710.

43. S. Tomds, De Veritate, q. 29, a. 4 ad 3.

44. Conc. Vat. I, Sess. IV, Const, dogm. Pastor aeternus de Eccl., prol.



45.

46.

47.

48.

49.

50.

S1.

52.

53.

54.

55.

56.

57.

38.

59.

60.

61.

62.

63.

64.

65.

66.

67.

68.

69.

70.

Conc. Vat. I, Sess. III, Const. Dei Filius de fide cath., c. 3

Cf. Conc. Vat. 1, Sess. 111, const. Dei Filius de fide cath., cap 3.
Sermo 21, 3; Migne, PL 54,192-193.

Cf. s. Agostinho, Contra Faust., 21,8; Migne, PL 42, 392.

Cf. Comentario aos Salmos, 17,51 € 90,2,1.

Sermo 29; Migne, PL 57, 594.

Cf, s. Tomds, Comm. in Ep. ad Eph., cap. 2, lect. 5.

Cf. s. Tomds, Comm. in Ep, ad Eph., cap. |, lect. 8.

Cf. s. Tomds, Summa theol., I, q. 43, a. 3.

Sess. 11, const. Dei Filius de fide cath., c. 4.

Cf. enc. "Divinum illud" ; AAS 29(1896-97), p. 653.

Cf. Didaché IX 4.

Expos. Evan. sec. Luc., IV, 49; Migne, PL 15,1626.

Cf. s.Tomas, Summa theol., II-II, q. 83, aa. 5 e 6.

Cf. s. Tomas, De Veritate, q. 29, a. 4 c.

Cf. Decret. S. Officii, 2.12.1940, AAS 32(1940, p. 553.

Carta enc. "Summi Pontificatus", AAS 31(1939), p. 419.

S. Ireneo, Adv. Haer., N, 33, 7; Migne PG 7,1076.

Cf. Pio IX, "Iam vos omnes", 13.09.1868: Act. Conc. Vat., C. L., VI, 10.
Cf. Gelasio I, Epist. XIV Migne, PL 59, 89.

Cf. s. Agostinho, In Ioann. Ev. tract., 26, 2; Migne, PL 30,1607.
Cf. ibidem.

Conc. Vat. I, Const. Dei Filius de fide cath., cap. 3.

Cf. Ledo XIII, enc. "Immortale Dei", AAS 18(1885-86), pp.174-175, Cod. Iur. Can., c.1351.
Cf. s. Agostinho, ibidem.

Cf. Sermo 63, 6; 66, 3; Migne, PL 54, 359 e 366.



71. In Ps.188, 22,30; Migne, PL 15,1521.

72. Offic. da Semana santa.

73. s. Tomds, Summa theol., III, q. 80, a. 1.

74. Cf. Oft. Sacratissimo Coracao, hino das vésp.

75. Cf Pio X, enc. "Ad diem illum", AAS 36(1903-04), p. 453.

Retirado de: http://www.paroquiapiedade.com.br




