
CARTA ENCÍCLICA DO PAPA PIO XII 
 

MYSTICI CORPORIS 
 

O CORPO MÍSTICO DE JESUS CRISTO 
E NOSSA UNIÃO NELE COM CRISTO 

 
Aos Veneráveis Irmãos Patriarcas, Primazes, Arcebispos, Bispos e demais 

Ordinários em paz e comunhão com a Sé Apostólica 
  
 

INTRODUÇÃO 
 
1. A doutrina do Corpo Místico de Cristo, que é a Igreja (cf. Cl 1,24), recebida dos lábios do próprio 
Redentor e que põe na devida luz o grande e nunca assaz celebrado benefício da nossa íntima união 
com tão excelsa Cabeça, é de sua natureza tão grandiosa e sublime que convida à contemplação 
todos aqueles a quem move o Espírito de Deus; e, iluminando as suas inteligências, incita-os 
eficazmente a obras salutares, consentâneas com a mesma doutrina. Por isso resolvemos entreter-nos 
convosco sobre tão relevante assunto, expondo e explicando principalmente a parte relativa à Igreja 
militante. Move-nos a fazê-lo não só a excepcional importância da doutrina, mas também as 
circunstâncias atuais da humanidade. 
 
Propomo-nos, pois, falar das riquezas entesouradas no seio da Igreja que Cristo adquiriu com seu 
sangue (At 20, 28) e cujos membros se gloriam de uma Cabeça coroada de espinhos. Isto mesmo já é 
prova evidente de que a verdadeira glória e grandeza não nascem senãu da dor; por isso nós quando 
compartilhamos dos sofrimentos de Cristo, devemos alegrar-nos, para que também na renovação da 
sua glória jubilemos e exultemos (cf. 1Pd 4,13). 
 
3, E para começar, note-se que assim como o Redentor do gênero humano foi perseguido, caluniado, 
atormentado por aqueles mesmos que vinha salvar, assim a sociedade por ele fundada também neste 
ponto se parece com o divino Fundador. Com efeito, ainda que não neguemos, antes gostosamente e 
bendizendo a Deus confessemos, que também nestes tempos tão agitados há muitos que, embora 
separados do redil de Cristo, olham para a Igreja como para o único porto de salvação, contudo não 
ignoramos que a Igreja de Deus não só é soberbamente desprezada e perseguida por aqueles que, 
menoscabada a luz da sabedoria cristã, voltam miseramente às doutrinas, usos e costumes do antigo 
paganismo, mas freqüentemente é desconhecida, descurada, aborrecida por muitos cristãos, que se 
deixam seduzir pelas aparências, falsas doutrinas, ou arrastar pelos atrativos e corrupção do mundo. 
É por isso que Nós, veneráveis irmãos, obedecendo à voz da nossa própria consciência, vamos expor 
à vista de todos e celebrar a beleza, louvores e glória da santa madre Igreja, a quem depois de Deus 
tudo devemos. 
 
4. Confiamos que estes nossos pensamentos e exortações, em conseqüência das atuais 
circunstâncias, produzirão os mais copiosos frutos nos fiéis; porquanto sabemos que os infinitos 
trabalhos e sofrimentos desta nossa tempestuosa idade que tão terrivelmente torturam gente sem 
número, se forem recebidos serena e resignadamente da mão de Deus, converterão como que 
naturalmente os corações dos bens caducos da terra aos bens celestes e eternos, e despertarão neles 
uma sede misteriosa das coisas espirituais e um desejo ardente que, sob o impulso do Espírito Santo, 
os mova e quase force a procurar com mais diligência o reino de Deus. O homem, quanto mais se 
desprende das vaidades do mundo e do amor desordenado dos bens presentes, tanto mais se dispõe 
para perceber a luz dos mistérios celestes. Ora, talvez nunca a vaidade e inanidade das coisas da terra 
se manifestou mais eloqüentemente que hoje, quando desabam reinos e nações, quando os abismos 
dos vastos oceanos engolem imensas riquezas e tesouros de toda a espécie, quando cidades e vilas e 
férteis campos se cobrem de imensas ruínas e se mancham de sangue fraterno. 



 
5. Confiamos ainda que o que vamos expor sobre o Corpo Místico de Cristo não será desagradável 
nem inútil aos que vivem fora do seio da Igreja católica. E isto, não só porque a sua benevolência 
para com a Igreja parece aumentar de dia para dia, senão também porque vendo eles atualmente 
como as nações se erguem contra as nações e os reinos contra os reinos, e crescem indefinidamente 
as discórdias, os antagonismos e as sementeiras do ódio, se volverem os olhos para a Igreja, se 
contemplarem a sua unidade de origem divina, por virtude da qual os homens de todas as 
nacionalidades se unem a Cristo com vínculos fraternos, então sem dúvida ver-se-ão forçados a 
admirar uma tal sociedade de amor e sentir-seão atraídos com o auxílio da graça a participar da 
mesma unidade e caridade. 
 
6. Há ainda uma razão especial e suavíssima pela qual nos ocorreu ao espírito e grandemente nos 
deleita esta doutrina. Durante o passado ano, XXV do nosso episcopado, pudemos com grandíssima 
consolação contemplar um espetáculo que luminosa e expressivamente fez resplandecer a imagem 
do corpo místico de Cristo em todas as cinco partes do mundo. Nesse sentido, apesar dessa 
interminável guerra de extermínio ter destruído miseramente a fraterna comunidade dos povos, por 
toda parte, onde temos filhos em Cristo, todos com uma só vontade e amor - refletindo em si as 
preocupações e ansiedades de todos -, elevavam o pensamento e o coração para o Pai comum, que 
governa em tempos tão adversos a nau da Igreja católica. Esse espetáculo não só demonstra a 
admirável unidade da família cristã, mas atesta também que assim como nós com amor paterno 
abraçamos os povos de todas as nações, assim também os católicos de todo o mundo, embora 
pertencentes a povos que se guerreiam mutuamente, olham para o vigário de Cristo como para o pai 
amantíssimo de todos que, mantendo perfeito equilíbrio entre ambas as partes contendentes e 
guiando-se por perfeita retidão de juízo, superior a todas as tempestades das perturbações humanas, 
recomenda e defende com todas as forças a verdade, a justiça, a caridade. 
 
7. Também não foi menor a nossa consolação ao sabermos a boa vontade com que espontaneamente 
fora oferecida e reunida uma quantia para levantar na Cidade eterna um templo em honra do nosso 
predecessor e santo do nosso nome, Eugênio I. Ora como esse templo, levantado por desejo e com o 
óbolo dos fiéis, conservará perene a memória deste faustíssimo acontecimento, assim desejamos dar 
um atestado da nossa gratidão nesta encíclica onde precisamente se trata das pedras vivas que, 
colocadas sobre a pedra angular que é Cristo, formam o templo santo, muito mais sublime que 
qualquer templo material, isto é, a morada de Deus no Espírito (Cf. Ef 2,21-22;1Pd 2,5). 
 
8. Mas a causa principal que nos leva a tratar agora assaz difusamente desta excelsa doutrina é a 
nossa solicitude pastoral. É verdade que muito se tem escrito sobre este argumento; nem ignoramos 
que hoje não poucos se dão com grande empenho a estes estudos, com os quais também se deleita e 
nutre a piedade cristã. Este movimento parece dever-se ao renovado estudo da sagrada liturgia, a 
maior freqüência da mesa eucarística, e finalmente ao culto mais intensificado do sacratíssimo 
Coração de Jesus de que hoje gozamos por vê-lo mais difundido; tudo isso moveu muitos a uma 
mais profunda contemplação das imperscrutáveis riquezas de Cristo que se conservam na Igreja. 
Acrescem ainda os documentos sobre a Ação católica publicados nestes últimos tempos; os quais 
tornaram mais estreitos os vínculos dos fiéis entre si e com a hierarquia eclesiástica, particularmente 
com o romano pontífice, e contribuíram sem dúvida grandemente para pôr na devida luz esta 
doutrina. Todavia se isso que acabamos de dizer é muito consolador, temos de confessar que não só 
autores separados da verdadeira Igreja espalham graves erros nesta matéria, mas que também entre 
os fiéis vão serpejando opiniões ou inexatas ou de todo falsas, que podem desviar os espíritos da reta 
senda da verdade. 
 
9. De fato, enquanto por um lado perdura o falso racionalismo que tem por absurdo tudo o que 
transcende e supera a capacidade da razão humana, e com ele outro erro parecido, o naturalismo 
vulgar que não vê nem quer reconhecer na Igreja de Cristo senão uma sociedade puramente jurídica; 



por outro lado grassa por aí um falso misticismo que perverte as Sagradas Escrituras, pretendendo 
remover os limites intangíveis entre as criaturas e o Criador. 
 
10. Ora esses erros entre si opostos fazem que alguns, cheios de infundado temor, considerem esta 
sublime doutrina como perigosa e fujam dela como do fruto do paraíso, belo e proibido. Não; os 
mistérios revelados por Deus não podem ser prejudiciais ao homem, nem devem permanecer 
infrutíferos como tesouro enterrado no campo; senão que nos foram dados por Deus, para proveito 
espiritual dos que piamente os contemplam. Pois como ensina o Concílio Vaticano "a razão 
iluminada pela fé, quando indaga com diligência, piedade e sobriedade, alcança sempre por graça de 
Deus alguma inteligência, sempre frutuosíssima, dos mistérios, quer pela analogia com os 
conhecimentos naturais, quer pela relação que os mistérios têm entre si e com o último fim do 
homem"; embora, como adverte o mesmo sagrado concílio, "nunca ela chegue a compreender os 
mistérios como as verdades que constituem o seu próprio objeto".(1) 
 
11. Portanto, tendo nós maduramente ponderado tudo isso diante de Deus, para que a incomparável 
formosura da Igreja resplandeça com nova glória, para que mais esplendidamente se manifeste a 
excelsa e sobrenatural nobreza dos fiéis que no corpo de Cristo se unem à sua cabeça: enfim para 
fechar de uma vez a porta a muitos erros que pode haver nesta matéria, julgamos nosso dever 
pastoral expor a todo o povo cristão nesta encíclica a doutrina do corpo místico de Jesus Cristo e da 
união dos fiéis com o divino Redentor no mesmo Corpo, e juntamente deduzir desta suavíssima 
doutrina alguns ensinamentos, com os quais o maior conhecimento do mistério produza frutos cada 
vez mais abundantes de perfeição e santidade.  
 

PRIMEIRA PARTE 
 

A IGREJA CORPO, "MÍSTICO" DE CRISTO 
 
12. Ao meditar este ponto da doutrina católica ocorrem-nos logo aquelas palavras do Apóstolo: 
"Onde o pecado avultou, superabundou a graça" (Rm 5, 20). Sabemos que Deus constituiu o 
primeiro progenitor do gênero humano em tão excelsa condição, que com a vida terrena transmitiria 
aos seus descendentes a vida sobrenatural da graça celeste. Mas depois da triste queda de Adão toda 
a humana linhagem, infeccionada pela mancha original, perdeu o consórcio da natureza divina (cf. 
2Pd 1, 4) e todos ficamos sendo filhos de ira (Ef 2,3). Deus, porém, na sua infinita misericórdia 
"amou tanto ao mundo que lhe deu seu Filho unigênito" (Jo 3,16); e o Verbo do Eterno Pai, com a 
mesma divina caridade, revestiu a natureza humana da descendência de Adão, mas inocente e 
imaculada, para que do novo e celeste Adão dimanasse a graça do Espírito Santo a todos os filhos do 
primeiro pai; e estes que pelo primeiro pecado tinham sido privados da filiação adotiva de Deus, 
pelo Verbo encarnado, feitos irmãos segundo a carne do Filho unigênito de Deus, recebessem o 
poder de virem a ser filhos de Deus (cf. Jo 1,12). E assim Jesus crucificado não só reparou a justiça 
do Eterno Pai ofendida, senão que nos mereceu a nós, seus consangüíneos, inefável abundância de 
graças. Essas graças podia ele distribuí-las diretamente por si mesmo a todo o gênero humano. Quis, 
porém, comunicá-las por meio da Igreja visível, formada por homens, afim de que por meio dela 
todos fossem, em certo modo, seus colaboradores na distribuição dos divinos frutos da Redenção. E 
assim como o Verbo de Deus, para remir os homens com suas dores e tormentos, quis servir-se da 
nossa natureza, assim, de modo semelhante, no decurso dos séculos se serve da Igreja para continuar 
perenemente a obra começada. (2) 
 
13. Ora, para definir e descrever esta verdadeira Igreja de Cristo - que é a santa, católica, apostólica 
Igreja romana (3) - nada há mais nobre, nem mais excelente, nem mais divino do que o conceito 
expresso na denominação "corpo místico de Jesus Cristo"; conceito que imediatamente resulta de 
quanto nas Sagradas Escrituras e dos santos Padres freqüentemente se ensina. 
 
1. A Igreja é um "corpo"  



 
Corpo único, indiviso, visível 
 
14. Que a Igreja é um corpo, ensinam-nos muitos passos da sagrada Escritura: "Cristo, diz o 
Apóstolo, é a cabeça do corpo da Igreja" (Cl 1,18). Ora, se a Igreja é um corpo, deve 
necessariamente ser um todo sem divisão, segundo aquela sentença de Paulo: "Nós, muitos, somos 
um só corpo em Cristo" (Rm 12,5). E não só deve ser um todo sem divisão, mas também algo 
concreto e visível, como afirma nosso predecessor de feliz memória Leão XIII, na encíclica "Satis 
cognitum": "Pelo fato mesmo que é um corpo, a Igreja torna-se visível aos olhos". (4) Estão pois 
longe da verdade revelada os que imaginam a Igreja por forma, que não se pode tocar nem ver, mas 
é apenas, como dizem, uma coisa "pneumática" que une entre si com vínculo invisível muitas 
comunidades cristãs, embora separadas na fé. 
 
15. O corpo requer também multiplicidade de membros, que unidos entre si se auxiliem 
mutuamente. E como no nosso corpo mortal, quando um membro sofre, todos os outros sofrem com 
ele, e os sãos ajudam os doentes; assim também na Igreja os membros não vivem cada um para si, 
mas socorrem-se e auxiliam-se uns aos outros, tanto para mútua consolação, como para o 
crescimento progressivo de todo o Corpo. 
 
Corpo composto "orgânica" e "hierarquicamente" 
 
16. Mais ainda. Como na natureza não basta qualquer aglomerado de membros para formar um 
corpo, mas é preciso que seja dotado de órgãos ou membros com funções distintas e que estejam 
unidos em determinada ordem, assim também a Igreja deve chamar-se corpo sobretudo porque 
resulta de uma boa e apropriada proporção e conjunção de partes e é dotada de membros diversos e 
unidos entre si. É assim que o Apóstolo descreve a Igreja quando diz: "como num só corpo temos 
muitos membros, e os membros não têm todos a mesma função, assim muitos somos um só corpo de 
Cristo, e todos e cada um membros uns dos outros" (Rm 12,4). 
 
17. Não se julgue, porém, que esta bem ordenada e "orgânica" estrutura do corpo da Igreja se limita 
unicamente aos graus da hierarquia; ou, ao contrário, como pretende outra opinião, consta 
unicamente de carismáticos, isto é, dos féis enriquecidos de graus extraordinárias, que nunca hão de 
faltar na Igreja. E fora de dúvida que todos os que neste corpo estão investidos de poder sagrado, são 
membros primários e principais, já que são eles que, por instituição do próprio Redentor, perpetuam 
os ofícios de Cristo doutor, rei e sacerdote. Contudo os santos Padres, quando celebram os 
ministérios, graus, profissões, estados, ordens, deveres deste corpo místico, não consideram só os 
que têm ordens sacras, senão também todos aqueles que, observando os conselhos evangélicos, se 
dão à vida ativa, à contemplativa, ou à mista, segundo o próprio instituto; bem como os que, vivendo 
no século, se consagram ativamente a obras de misericórdia espirituais ou corporais; e, finalmente, 
também os que vivem unidos pelo santo matrimônio. Antes é de notar que, sobretudo nas atuais 
circunstâncias, os pais e as mães de família, os padrinhos e madrinhas, e notadamente todos os 
seculares que prestam o seu auxílio à hierarquia eclesiástica na dilatação do reino de Cristo, ocupam 
um posto honorífico, embora muitas vezes humilde, na sociedade cristã, e podem muito bem sob a 
inspiração e com o favor de Deus subir aos vértices da santidade, que por promessa de Jesus Cristo 
nunca faltará na Igreja. 
 
Corpo dotado de órgãos vitais, isto é, sacramentos 
 
18. E como o corpo humano nos aparece dotado de energias especiais com que provê à vida, saúde e 
crescimento seu e de todos os seus membros, assim o Salvador do gênero humano providenciou 
admiravelmente ao seu corpo místico enriquecendo-o de sacramentos, que com uma série 
ininterrupta de graças amparam o homem desde o berço até ao último suspiro, e ao mesmo tempo 
provêem abundantissimamente às necessidades sociais da Igreja. Com efeito, pelo Batismo os que 



nasceram a esta vida mortal, não só renascem da morte do pecado e são feitos membros da Igreja, 
senão que, assinalados com o caráter espiritual, se tornam capazes de receber os outros dons 
sagrados. Com a Crisma infunde-se nova força nos féis para conservarem e defenderem 
corajosamente a santa madre Igreja e a fé que dela receberam. Pelo sacramento da Penitência 
oferece-se aos membros da Igreja caídos em pecado uma medicina salutar, que serve não só a 
restituir-lhes a saúde, mas a preservar os outros membros do corpo místico do perigo de contágio, e 
até a dar-lhes estímulo e exemplo de virtude. E não basta. Pela sagrada Eucaristia alimentam-se e 
fortificam-se os fiéis com um mesmo alimento e se unem entre si e a divina Cabeça de todo o Corpo 
com um vínculo inefável e divino. Finalmente ao leito dos moribundos acode a Igreja, mãe 
compassiva, e com o sacramento da Extrema-unção, se nem sempre lhes dá a saúde do corpo, por 
Deus assim o dispor, dá-lhes às almas feridas a medicina sobrenatural, abre-lhes o céu, onde como 
novos cidadãos e seus novos protetores gozarão por toda a eternidade da divina bem-aventurança. 
 
19. As necessidades sociais da Igreja proveu Cristo de modo especial com dois sacramentos que 
instituiu: com o Matrimônio em que os cônjuges são reciprocamente um ao outro ministros da graça, 
proveu ao aumento externo e bem ordenado da sociedade cristã; e, o que é ainda mais importante, à 
boa e religiosa educação da prole, sem a qual o corpo místico correria perigo; com a Ordem 
dedicam-se e consagram-se ao serviço de Deus os que hão de imolar a Hóstia eucarística, sustentar a 
grei dos féis com o Pão dos Anjos e com o alimento da doutrina, dirigi-la com os divinos 
mandamentos e conselhos e purüicá-la com o batismo e a penitência, enfim fortalecê-la com as 
outras graças celestes. 
 
Corpo formado por membros determinados 
 
20. E a esse propósito deve notar-se que assim como Deus no princípio do mundo dotou o homem de 
um riquíssimo organismo com que pudesse sujeitar as outras criaturas e multiplicar-se e encher a 
terra, assim ao princípio da era cristã proveu a Igreja dos recursos necessários para vencer perigos 
quase inumeráveis e povoar não só toda a terra, mas também o reino dos céus. 
 
21. Como membros da Igreja contam-se realmente só aqueles que receberam o lavacro da 
regeneração e professam a verdadeira fé, nem se separaram voluntariamente do organismo do corpo, 
ou não foram dele cortados pela legítima autoridade em razão de culpas gravíssimas. "Todos nós, diz 
o Apóstolo, fomos batizados num só Espírito para formar um só Corpo, judeus ou gentios, escravos 
ou livres" (lCor 12,13). Portanto como na verdadeira sociedade dos fiéis há um só corpo, um só 
Espírito, um só Senhor, um só batismo, assim não pode haver senão uma só fé (cf. Ef 4,5), e por isso 
quem se recusa a ouvir a Igreja, manda o Senhor que seja tido por gentio e publicano (cf. Mt 18,17). 
Por conseguinte os que estão entre si divididos por motivos de fé ou pelo governo, não podem viver 
neste corpo único nem do seu único Espírito divino. 
 
22. Não se deve, porém, julgar que já durante o tempo da peregrinação terrestre, o corpo da Igreja, 
por isso que leva o nome de Cristo, consta só de membros com perfeita saúde, ou só dos que de fato 
são por Deus predestinados à sempiterna felicidade. Por sua infinita misericórdia o Salvador não 
recusa lugar no seu corpo místico àqueles a quem o não recusou outrora no banquete (Mt 9,11; Mc 
2,16; Lc 15,2). Nem todos os pecados, embora graves, são de sua natureza tais que separem o 
homem do corpo da Igreja como fazem os cismas, a heresia e a apostasia. Nem perdem de todo a 
vida sobrenatural os que pelo pecado perderam a caridade e a graça santificante e por isso se 
tornaram incapazes de mérito sobrenatural, mas conservam a fé e a esperança cristã, e alumiados 
pela luz celeste, são divinamente estimulados com íntimas inspirações e moções do Espírito Santo ao 
temor salutar, à oração e ao arrependimento das suas culpas. 
 
23. Tenha-se, pois, sumo horror ao pecado que mancha os membros místicos do Redentor; mas o 
pobre pecador que não se tornou por sua contumácia indigno da comunhão dos fiéis, seja acolhido 
com maior amor, vendo-se nele com caridade operosa um membro enfermo de Jesus Cristo: Pois 



que é muito melhor, como nota o bispo de Hipona, "curá-los no corpo da Igreja, do que amputá-los 
como membros incuráveis".(5) "Enquanto o membro está ainda unido ao corpo não há por que 
desesperar da sua saúde; uma vez amputado, nem se pode curar, nem se pode sarar".(6) 
 
2. A Igreja é o corpo "de Cristo" 
 
24. Temos visto até aqui, veneráveis irmãos, que a Igreja pela sua constituição se pode assemelhar a 
um corpo; segue-se que mostremos mais em particular, por que motivos se deve chamar não um 
corpo qualquer, mas o corpo de Jesus Cristo. Deduz-se isto do fato que nosso Senhor é o fundador, a 
cabeça, o conservador e salvador deste corpo místico. 
 
a) Cristo foi o "Fundador" deste corpo 
 
25. Devendo expor brevemente o modo como Cristo fundou o seu corpo social, acode-nos antes de 
mais nada esta sentença de nosso predecessor de feliz memória Leão XIII: "A Igreja, que já 
concebida, nascera do lado do segundo Adão, adormecido na cruz, manifestou-se pela primeira vez à 
luz do mundo de modo insigne no celebérrimo dia de Pentecostes".(7) De fato o divino Redentor 
começou a fábrica do templo místico da Igreja, quando na sua pregação ensinou os seus 
mandamentos; concluiu-a quando, glorificado, pendeu da Cruz; manifestou-a enfim e promulgou-a 
quando mandou sobre os discípulos visivelmente o Espírito paráclito. 
 
26. Durante o seu ministério público escolhia os Apóstolos, enviando-os como ele próprio tinha sido 
enviado pelo Pai (Jo 17,18), como mestres, guias, agentes da santidade na assembléia dos fiéis; 
designava o chefe deles e seu vigário em terra (cf. Mt 16,18-19); fazia-lhes conhecer tudo o que 
tinha ouvido do Pai (Jo 15,15; 17,8.14); indicava também o batismo (cf. Jo 3,5) como meio para os 
que no futuro cressem serem incorporados no Corpo da Igreja; finalmente chegando ao anoitecer da 
vida, durante a última ceia, instituía a Eucaristia, admirável sacrifício e admirável sacramento. 
 
27. Ter ele consumado no patíbulo da cruz a sua obra, afirmam-no, numa série ininterrupta de 
testemunhos, os santos Padres, que notam ter a Igreja nascido na cruz do lado do Salvador, qual 
nova Eva, mãe de todos os viventes (cf. Gn 3,20). "Agora, diz o grande Ambrósio tratando do lado 
de Cristo aberto, é ela edificada, agora formada, agora esculpida, agora criada... Agora é a casa 
espiritual elevada a sacerdócio santo".(8) Quem devotamente investigar esta venerável doutrina, 
poderá sem dificuldade ver as razões em que ela se funda. 
 
28. E primeiramente com a morte do Redentor, foi abrogada a antiga Lei e sucedeu-lhe o Novo 
Testamento; então com o sangue de Cristo foi sancionada para todo o mundo a Lei de Cristo com 
seus mistérios, leis, instituições e ritos sagrados. Enquanto o divino Salvador pregava num pequeno 
território - pois que não fora enviado senão às ovelhas perdidas da casa de Israel (cf. Mt 15,24) - 
corriam juntos a Lei e o Evangelho,(9)) mas no patíbulo, onde morreu, anulou a Lei com as suas 
prescrições (cf. Ef 2,15), afixou a cruz o quirógrafo do Antigo Testamento (cf. Cl 2,14), 
estabelecendo, com o sangue, derramado por todo o gênero humano, a Nova Aliança (cf. Mt 
26,28;1Cor 11,25). "Então, diz S. Leão Magno falando da cruz do Senhor, fez-se a transferência da 
Lei para o Evangelho, da Sinagoga para a Igreja, de muitos sacrifícios para uma única hóstia, tão 
evidentemente, que ao exalar o Senhor o último suspiro, o místico véu, que fechava os penetrais do 
templo e o misterioso santuário, se rasgou improvisamente de alto a baixo".(10) 
 
29. Portanto na cruz morreu a Lei antiga; dentro em pouco será sepultada e se tornará mortífera,(11) 
para ceder o lugar ao Novo Testamento, para o qual tinha Cristo escolhido ministros idôneos na 
pessoa dos apóstolos (cf. 2Cor 3,6): e é pela virtude da cruz que o Salvador, constituído cabeça de 
toda a família humana já desde o seio da Virgem, exerce plenamente o seu múnus de cabeça da 
Igreja. "Pela vitória da cruz, segundo o doutor angélico, mereceu o poder e domínio sobre todas as 
gentes",(12) por ela enriqueceu imensamente aquele tesouro de graça que na glória do céu distribui 



incessantemente aos seus membros mortais; pelo sangue derramado na cruz fez com que, removido 
o obstáculo da ira divina, pudessem todos os dons celestes e em primeiro lugar as graças espirituais 
do Novo e Eterno Testamento correr das fontes do Salvador para a salvação dos homens, sobretudo 
dos fiéis; enfim na árvore da cruz adquiriu a sua Igreja, isto é, os membros do seu corpo místico, 
pois que estes não seriam a ele incorporados nas águas do batismo, se não fosse pela virtude 
salutífera da cruz, onde o Senhor já adquiriu sobre eles domínio pleníssimo. 
 
30. Se nosso Salvador por sua morte foi feito cabeça da Igreja no pleno sentido da palavra, 
igualmente pelo seu sangue foi a Igreja enriquecida daquela abundantíssima comunicação do 
Espírito que divinamente a ilustra desde que o Filho do homem foi elevado e glorificado no seu 
doloroso patíbulo. Então como nota santo Agostinho,(13) rasgado o véu do templo, o orvalho dos 
dons do Paráclito, que até ali descera somente sobre o velo, isto é, sobre o povo de Israel, começou 
deixando o velo enxuto, a regar a Igreja e abundantemente toda a terra, quer dizer a Igreja católica, 
que não conhece fronteira de estirpe ou território. Como no primeiro instante da encarnação, o Filho 
do Eterno Pai ornou a natureza humana, consigo substancialmente unida, com a plenitude do 
Espírito Santo, para que fosse apto instrumento da divindade na hora cruenta da redenção; assim na 
hora da sua preciosa morte enriqueceu a sua Igreja com mais copiosos dons do Paráclito, para a 
tornar válido e perpétuo instrumento do Verbo encarnado na distribuição dos divinos frutos da 
redenção. De fato a missão jurídica da Igreja e o poder de ensinar, governar e administrar os 
sacramentos não têm força e vigor sobrenatural para edificar o corpo de Cristo, senão porque Cristo 
pendente da cruz abriu à sua Igreja a fonte das divinas graças com as quais pudesse ensinar aos 
homens doutrina infalível, governá-los salutarmente por meio de pastores divinamente iluminados, e 
inundá-los com a chuva das graças celestes. 
 
31. Se considerarmos atentamente todos estes mistérios da cruz, já nos não parecerão obscuras as 
palavras do Apóstolo, onde ensina aos efésios que Cristo com o sangue fez um povo único de judeus 
e gentios "destruindo na sua carne a parede interposta", que separava os dois povos; e que ab-rogou a 
Antiga Lei "para dos dois formar em si mesmo um só homem novo", isto é, a Igreja; e a ambos, 
reunidos num só Corpo, reconciliar com Deus pela cruz (cf. Ef 2,14-16). 
 
32. A Igreja que com seu sangue fundara, robusteceu-a com energias especiais descidas do céu, no 
dia de Pentecostes. Com efeito, depois de ter solenemente investido no seu ofício aquele que já antes 
tinha designado para seu vigário, subiu ao céu; e, sentado à direita do Pai, quis manifestar e 
promulgar a sua esposa com a descida visível do Espírito Santo, com o ruído do vento impetuoso e 
com as línguas de fogo (cf. At 2,1-4). Como ele próprio ao princípio do seu público ministério tinha 
sido manifestado pelo Eterno Pai por meio do Espírito Santo que em figura de pomba desceu e 
pousou sobre ele (cf. Lc 3,22; Mc 1,10), assim igualmente quando os Apóstolos estavam para 
começar o sagrado ofício de pregar, mandou Cristo Senhor nosso do céu o seu Espírito que, tocando-
os com línguas de fogo, mostrou, como com o dedo de Deus, a missão e o múnus sobrenatural da 
Igreja. 
 
b) Cristo é a "cabeça" deste corpo 
 
33. Em segundo lugar prova-se que este corpo místico, que é a Igreja, é realmente distinguido com o 
nome de Cristo, porque ele deve ser considerado de fato como sua cabeça. "Ele é, diz S. Paulo, a 
cabeça do corpo da Igreja" (Cl 1,18). Ele é a cabeça, da qual todo o corpo convenientemente 
organizado e coordenado recebe crescimento e desenvolvimento na sua edihcação (cf. Ef 4,16, com 
Cl 2,19). 
 
34. Bem sabeis, veneráveis irmãos, com que eloqüência e esplendor trataram este assunto os 
doutores escolásticos e principalmente o Doutor angélico e comum; e não ignorais que os seus 
argumentos reproduzem fielmente a doutrina dos santos Padres; os quais, por sua parte, não faziam 
senão expor e comentar as sentenças da divina linguagem da Escritura. 



 
35. Queremos, contudo, para comum utilidade tocar aqui brevemente este ponto. E primeiro é 
evidente que o Filho de Deus e da Virgem Santíssima deve chamar-se cabeça da Igreja por motivo 
de singularíssima excelência. A cabeça está colocada no alto. Ora quem foi colocado mais alto do 
que Cristo-Deus, o qual, como Verbo do Eterno Pai, deve ser considerado "primogênito de toda a 
criação"? (Cl 1,15). 
 
Quem, elevado a maior altura do que Cristo-homem, o qual, nascido da Virgem imaculada, é 
verdadeiramente e par natureza Filho de Deus, e por sua prodigiosa e gloriosa ressurreição com que 
triunfou da morte, é o "primogênito dos mortos" (Cl 1,18; Ap 1,5). Quem, finalmente, colocado em 
maior altura do que aquele que de modo admirável, qual "único medianeiro entre Deus e os homens" 
(1Tm 2,5), ajunta a terra com o céu; que exaltado na cruz, como num trono de misericórdia, atraiu 
tudo a si (cf. Jo 12,32); e que, filho do homem eleito entre milhões, é amado por Deus mais que 
todos os homens, todos os anjos e todas as criaturas?(14) 
 
36. E porque Cristo ocupa lugar tão sublime, com razão é ele só a reger e governar a Igreja; nova 
razão para se assemelhar à cabeça. Como a cabeça, para o dizer com as palavras de santo Ambrósio, 
é "a cidade real" do corpo,(15) e, sendo dotada de maiores qualidades, dirige naturalmente todos os 
membros, aos quais sobrestar para olhar por eles, (16) assim o divino Redentor empunha o timão e 
governa toda a república cristã. Uma vez que governar uma sociedade composta de homens não é 
outra coisa do que com útil providência, meios aptos e retas normas conduzi-los a um fim 
determinado,(17) é fácil de ver que nosso Salvador, modelo e exemplar dos bons pastores (cf. Jo 
10,1-18;1Pd 5,115), exercita maravilhosamente todos estes ofícios. 
 
37. Ele na sua vida mortal instruiu-nos com leis, conselhos, avisos, em palavras que não passarão 
nunca e para os homens de todos os tempos serão Espírito e vida (cf. Jo 6,63). Além disso deu aos 
apóstolos e seus sucessores o tríplice poder de ensinar, reger e santificar, poder definido com 
especiais leis, direitos e deveres, que constituem a lei fundamental de toda a Igreja. 
 
38. Mas nosso divino Salvador governa e dirige também por si mesmo e diretamente a sociedade que 
fundou; pois que ele reina nas inteligências e corações dos homens e dobra e compele a seu 
beneplácito as vontades ainda mais rebeldes. "O coração do rei está na mão do Senhor; inclinálo-á 
para onde quiser" (Pr 21,1). Com este governo interno ele, qual "pastor e bispo das nossas almas" 
(cf. 1Pd 2,25) não só tem cuidado de cada um em particular, mas também de toda a Igreja; tanto 
quando ilumina e fortalece os sagrados pastores para que fel e frutuosamente se desempenhem de 
seus ofícios, como quando - em circunstâncias particularmente graves - faz surgir no seio da Igreja 
homens e mulheres de santidade assinalada, que sejam de exemplo aos outros fiéis, para incremento 
do seu corpo místico. Acresce ainda que Cristo do céu vela sempre com particular amor pela sua 
esposa intemerata, que labuta neste terrestre exílio; e quando a vê em perigo, ou por si mesmo, ou 
pelos seus anjos (cf. At 8,26; 9,119; 10,1-7; 12,3-10), ou por aquela que invocamos como auxílio 
dos cristãos, e pelos outros celestes protetores, salva-a das ondas procelosas e, serenado e 
abonançado o mar, consola-a com aquela paz "que supera toda a inteligência" (Fl 4,7). 
 
39. Não se julgue, porém, que o seu governo se limita a uma ação invisível,(18) ou extraordinária. 
Ao contrário, o divino Redentor governa o seu corpo místico de modo visível e ordinário por meio 
do seu vigário na terra. Vós bem sabeis, veneráveis irmãos, que Cristo nosso Senhor, depois de ter, 
durante a sua carreira mortal, governado pessoalmente e de modo visível o seu "pequeno rebanho" 
(Lc 12,32), quando estava para deixar este mundo e voltar ao Pai, confiou ao príncipe dos apóstolos 
o governo visível de toda a sociedade que fundara. E realmente, sapientíssimo como era, não podia 
deixar sem cabeça visível o corpo social da Igreja que instituíra. Nem se objete que com o primado 
de jurisdição instituído na Igreja ficava o corpo místico com duas cabeças. Porque Pedro, em força 
do primado, não é senão vigário de Cristo, e por isso a cabeça principal deste corpo é uma só: Cristo; 
o qual, sem deixar de governar a Igreja misteriosamente por si mesmo, rege-a também de modo 



visível por meio daquele que faz as suas vezes na terra; e assim a Igreja, depois da gloriosa ascensão 
de Cristo ao céu não está educada só sobre ele, senão também sobre Pedro, como fundamento 
visível. Que Cristo e o seu vigário formam uma só cabeça ensinou-o solenemente nosso predecessor 
de imortal memória Bonifácio VIII, na carta apostólica "Unam Sanctam"(19) e seus sucessores não 
cessaram nunca de o repetir. 
 
40. Em erro perigoso estão, pois, aqueles que julgam poder unir-se a Cristo, cabeça da Igreja, sem 
aderirem fielmente ao seu vigário na terra. Suprimida a cabeça visível e rompidos os vínculos 
visíveis da unidade, obscurecem e deformam de tal maneira o corpo místico do Redentor, que não 
pode ser visto nem encontrado de quantos demandam o porto da eterna salvação. 
 
41. Tudo o que dissemos da Igreja universal deve afirmar-se igualmente das comunidades cristãs 
particulares, assim orientais como latinas, das quais consta e se compõe uma só Igreja católica; por 
isso que também a elas governa Jesus Cristo por meio da voz e autoridade dos respectivos prelados. 
Os bispos não só devem ser considerados como membros mais eminentes da Igreja universal, pois 
que se unem com nexo singularíssimo à cabeça de todo o corpo, e com razão se chamam "os 
primeiros dos membros do Senhor",(20) mas nas próprias dioceses, como verdadeiros pastores, 
apascentam e governam em nome de Cristo os rebanhos que lhes foram confiados;(21) ainda que 
nisto mesmo não sejam plenamente independentes, mas estão sujeitos à autoridade do romano 
pontífice, de quem receberam imediatamente o poder ordinário de jurisdição que possuem. Devem 
pois ser venerados, pelo povo cristão, como sucessores dos apóstolos por instituição divina;(22) a 
eles, como sagrados com a unção do Espírito Santo, muito melhor que às autoridades deste mundo, 
ainda que elevadas, se pode aplicar aquela sentença: "Não toqueis nos meus ungidos" (1Cr 16,22; Sl 
104,15). 
 
42. É, por isso, imensa a nossa dor quando somos informados de que não poucos de nossos irmãos 
no episcopado, porque de todo o coração se fizeram modelos do seu rebanho (cf. 1Pd 5,3) e 
defendem estrênua e fielmente, como devem, "o depósito da fé" a eles confiado (cf. 1Tm 6,20); 
porque zelam o cumprimento das leis santíssimas, impressas pela mão de Deus nos corações dos 
homens, e a exemplo do supremo Pastor defendem o próprio rebanho contra a rapacidade dos lobos, 
não só se vêem eles próprios perseguidos e vexados, mas - o que para eles é bem cruel e penoso - 
vêem tratadas igualmente as suas ovelhas, os colaboradores do seu apostolado, e as próprias virgens 
consagradas a Deus. Essas injustiças, consideramo-las como feitas a nós mesmos e repetimos a 
eloqüente frase do nosso predecessor de imortal memória, Gregório Magno: A nossa honra é a honra 
de nossos irmãos; e, então, verdadeiramente somos honrados, quando a nenhum deles se nega a 
honra que lhes é devida.(23) 
 
43. Todavia não se julgue que Cristo, cabeça da Igreja, por estar posto tão alto, dispensa a 
cooperação do corpo; pois que deve armar-se do corpo místico o que Paulo afirma do corpo humano: 
"Não pode a cabeça dizer aos pés: não preciso de vós" (lCor 12,21). É mais que evidente que os fiéis 
precisam do auxílio do divino Redentor, pois que ele disse: "Sem mim nada podeis fazer" (Jo 15,5), 
e segundo o Apóstolo, todo o aumento deste corpo místico na sua edificação vem-lhe de Cristo, sua 
cabeça (Cf. Ef 4,16; Cl 2,19). Contudo é igualmente verdade, por mais admirável que pareça, que 
Cristo também precisa dos seus membros. E isso, em primeiro lugar, porque a pessoa de Jesus Cristo 
é representada pelo sumo pontífice, e este, para não ficar esmagado sob o peso do múnus pastoral, 
precisa confiar a outros parte não pequena da sua solicitude, e todos os dias deve ser ajudado pelas 
orações de toda a Igreja. Além disso nosso Salvador, enquanto rege por si mesmo de modo invisível 
a Igreja, quer ser ajudado pelos membros deste corpo místico na realização da obra da redenção; não 
por indigência ou fraqueza da sua parte, mas ao contrário porque ele assim o dispôs para maior honra 
da sua esposa intemerata. Com efeito, morrendo na cruz, deu à Igreja, sem nenhuma cooperação 
dela, o imenso tesouro da redenção; ao tratar-se porém de distribuir este tesouro, não só faz 
participante a sua incontaminada esposa desta obra de santificação, mas quer que em certo modo 
nasça da sua atividade. Tremendo mistério, e nunca assaz meditado: Que a salvação de muitos 



depende das orações e dos sacrifícios voluntários, feitos com esta intenção, pelos membros do corpo 
místico de Jesus Cristo, e da colaboração que pastores e féis, sobretudo os pais e mães de família, 
devem prestar ao divino Salvador. 
 
44. Agora aos motivos expostos para demonstrar que Cristo Senhor nosso deve dizer-se cabeça do 
seu corpo social, acrescentemos outros três entre si intimamente conexos. 
 
45. Começamos pela mútua relação que existe entre a cabeça e o corpo, pelo fato de serem da 
mesma natureza. Neste ponto note-se que a nossa natureza, bem que inferior à angélica, a vence por 
bondade de Deus: "De fato Cristo, como diz o Doutor de Aquino, é cabeça dos Anjos; pois que 
preside aos Anjos também segundo a humanidade... e enquanto homem ilumina os Anjos e influi 
sobre eles. Mas quanto à conformidade de natureza Cristo não é cabeça dos Anjos, porque não 
assumiu os Anjos, mas, segundo o Apóstolo, a descendência de Abraão".(24) E não só assumiu 
Cristo a nossa natureza, mas fez-se nosso consangüíneo num corpo passível e mortal. Ora se o Verbo 
"se aniquilou a si mesmo tomando a forma de servo" (Fl 2,7) fê-lo também para tornar os seus 
irmãos segundo a carne consortes da natureza divina (cf. 2Pd 1,4) tanto no exílio terreno pela graça 
santificante, como na pátria celeste pela eterna bem-aventurança. De fato se o Unigênito do Eterno 
Pai quis ser falho do homem, foi para que nós nos conformássemos à imagem do Filho de Deus (cf: 
Rm 8,29) e nos renovássemos segundo a imagem daquele que nos criou (cf. Cl 3,10). Por 
conseguinte todos os que se gloriam do nome de cristãos, não só olhem para o divino Salvador como 
para um altíssimo e perfeitíssimo exemplar de todas as virtudes, mas evitando cuidadosamente o 
pecado e praticando diligentemente a virtude, procurem reproduzir em seus costumes a sua doutrina 
e vida, de modo que, quando o Senhor aparecer, sejam semelhantes a ele na glória, vendo-o tal qual 
é (cf. 1Jo 3,2). 
 
46. Deseja Cristo que cada um de seus membros se lhe assemelhe; mas deseja igualmente que se lhe 
assemelhe todo o corpo da Igreja. O que sucede quando ela, seguindo as pistas de seu fundador, 
ensina, governa, e imola o divino sacrifício; quando abraça os conselhos evangélicos, e reproduz em 
si mesma a pobreza, a obediência e a virgindade do Redentor; quando, nos muitos e variados 
institutos que como jóias a adornam, nos faz em certo modo ver Cristo, ora no monte contemplando, 
ora pregando às turbas, ora sarando os enfermos e feridos e convertendo os pecadores, ora, enfim, 
fazendo bem a todos. Não é, pois, para admirar se ela, enquanto vive nesta terra, se vê também, 
como Cristo, exposta a perseguições, vexações e sofrimentos. 
 
47. Depois Cristo é cabeça da Igreja, porque avantajando-se na plenitude e perfeição dos dons 
sobrenaturais, desta plenitude haure o seu corpo místico. Com efeito, notam muitos Padres, assim 
como no corpo humano a cabeça possui todos os cinco sentidos, ao passo que o resto do corpo 
possui unicamente o tato, assim todas as virtudes, dons e carismas que há na sociedade cristã, 
resplandecem de modo singularíssimo na cabeça, Cristo. "Aprouve que nele habitasse toda a 
plenitude" (Cl 1,19); a ele exornam todos os dons que acompanham a união hipostática; porquanto 
nele habita o Espírito Santo com tal plenitude de graças, que não se pode conceber maior. A ele foi 
dado poder sobre a carne (cf. Jo 17,2); nele se encerram "todos os riquíssimos tesouros de sabedoria 
e ciência" (Cl 2,3). A própria ciência de visão é nele tal que supera absolutamente em compreensão e 
clareza a ciência correspondente de todos os bem-aventurados. Enfim, é ele tão cheio de graça e 
verdade, que todos nós recebemos da sua inexaurível plenitude (cf. Jo 1,14-16). 
 
48. Essas palavras do discípulo, a quem Jesus amava com singular caridade, levam-nos a expor a 
última razão que de modo particular demonstra ser Cristo Senhor Nosso cabeça de seu corpo 
místico. E é que assim como da cabeça partem os nervos, que; difundindo-se por todos os membros 
do corpo, lhes comunicam sensibilidade e movimento, assim também o divino Salvador infunde na 
sua Igreja força e vigor, com que os fiéis conhecem mais claramente e mais avidamente apetecem as 
coisas de Deus. Dele provém ao corpo da Igreja toda a luz que ilumina divinamente os féis, e toda a 
graça com que se fazem santos como ele é santo. 



 
49. Cristo ilumina toda a sua Igreja: prova-o um sem número de passos da Sagrada Escritura e dos 
santos Padres. "A Deus nunca ninguém o viu; foi o Filho Unigênito, que está no seio do Pai, que no-
lo deu a conhecer" (cf. Jo 1,18). Vindo da parte de Deus como Mestre (cf. Jo 3,2), para dar 
testemunho a verdade (cf. Jo 18,37) iluminou com tanta luz a primitiva Igreja dos apóstolos, que o 
príncipe deles exclamava: "Senhor, para quem iremos? Vós tendes palavras de vida eterna" (cf. Jo 
6,68). Assistiu do céu os evangelistas, que como membros de Cristo, escreveram o que ele, como 
cabeça, lhes ditou e ensinou.(25) E hoje a nós que moramos neste exílio terrestre é autor da fé, como 
na pátria é o seu consumador (cf. Hb 12,2). Ë ele que infunde nos féis a luz da fé; ele que aos 
pastores e doutores e sobre todos ao seu vigário na terra enriquece divinamente com os dons 
sobrenaturais de ciência, entendimento e sabedoria, para que conservem fielmente o tesouro da fé, o 
defendam corajosamente, piedosa e diligentemente o expliquem e valorizem; Ele é enfim o que 
invisível preside e dirige os concílios da Igreja.(26) 
 
50. Cristo é autor e operador de santidade. Já que nenhum ato salutar pode haver que dele não derive 
como fonte soberana: "Sem mim, diz ele, nada podeis fazer" (cf. Jo 15,5). Se nos sentimos movidos 
à dor e contrição dos pecados cometidos, se com temor e esperança filial nos convertemos a Deus, é 
sempre a sua graça que nos comove. A graça e a glória brotam da sua inexaurível plenitude. 
Sobretudo aos membros mais eminentes de seu corpo místico enriquece o Salvador continuamente 
com os dons de conselho, fortaleza, temor, piedade, para que todo o corpo cresça cada dia mais em 
santidade e perfeição. E quando com rito externo se ministram os sacramentos da Igreja, é ele que 
opera o efeito deles nas almas.(27) É ele também que, nutrindo os fiéis com a própria carne e 
sangue, serena os movimentos desordenados das paixões; é ele que aumenta as graças e prepara a 
futura glória das almas e dos corpos. Todos esses tesouros da divina bondade reparte ele aos 
membros do seu corpo místico não só enquanto os obtém do Eterno Pai como vítima eucarística na 
terra e como vítima glorificada no céu, mostrando as suas chagas e apresentando as suas súplicas, 
mas também porque "segundo a medida do dom de Cristo" (Ef 4,7) escolhe, determina, distribui a 
cada um as suas graças. Donde se segue que do divino Redentor, como de fonte manancial, "todo o 
corpo bem organizado e unido recebe por todas as articulações, segundo a medida de cada membro, 
o influxo e energia que o faz crescer e aperfeiçoar na caridade" (Ef 4,16; cf. Cl 2,19). 
 
c) Cristo é o "sustentador" deste corpo 
 
51. O que até aqui expusemos, veneráveis irmãos, explicando resumidamente o modo como Cristo 
Senhor Nosso quer que da sua divina plenitude desça sobre a Igreja a abundância de seus dons, para 
que ela se lhe assemelhe o mais possível, serve para explicar a terceira razão que demonstra como o 
corpo social da Igreja é corpo de Cristo, isto é, por ser nosso Salvador quem divinamente sustenta a 
sociedade que fundou. 
 
52. Observa Belarmino, com muita sutileza, (28) que com esta denominação de corpo Cristo não 
quer dizer somente que ele é a cabeça do seu corpo místico, senão também que sustenta a Igreja, de 
tal maneira que a Igreja é como uma segunda personificação de Cristo. Afirma-o também o Doutor 
das gentes, quando, na epístola aos Coríntios, chama, sem mais, Cristo a Igreja (l Cor 12,12), 
imitando de certo o divino Mestre que, quando ele perseguia a Igreja, lhe bradou do céu: "Saulo, 
Saulo, por que me persegues?" (cf. At 9,4; 22, 7; 26,14). Antes são Gregório Nisseno diz-nos que o 
Apóstolo repetidamente chama Cristo à Igreja; (29) nem vós, veneráveis irmãos, ignorais aquela 
sentença de Agostinho: "Cristo prega a Cristo".(30) 
 
53. Todavia essa nobilíssima denominação não deve entender-se como se aquela inefável união, com 
que o Filho de Deus assumiu uma natureza humana determinada, se estende a toda a Igreja; mas quer 
dizer que o Salvador comunica à sua Igreja os seus próprios bens de tal forma que ela, em toda a sua 
vida visível e invisível, é um perfeitíssimo retrato de Cristo. De fato em força da missão jurídica com 
que o divino Redentor enviou os apóstolos ao mundo, como o Pai o enviara a ele (cf. Jo 17,18 e 



20,21), é ele que pela sua Igreja batiza, ensina, governa, ata, desata, oferece e sacrifica. E com 
aquela mais elevada comunicação, interior e sublimíssima, de que falamos acima, descrevendo o 
modo como a cabeça influi nos membros, Cristo faz que a Igreja viva da sua vida sobrenatural, 
penetra com a sua divina virtude todo o corpo, e a cada um dos membros, segundo o lugar que ocupa 
no corpo, nutre-o e sustenta-o do mesmo modo que a videira sustenta e torna frutíferas as vides 
aderentes à cepa.(31) 
 
54. Se bem considerarmos esse divino princípio de vida e atividade, dado por Cristo, enquanto 
constitui a própria fonte de todos os dons e graças criadas, compreenderemos facilmente que não é 
outra coisa senão o Espírito Paráclito que procede do Pai e do Filho e de modo peculiar se diz 
"Espírito de Cristo" ou "Espírito do Filho" (Rm 8, 9; 2 Cor 3,17; Gl 4,6). Com esse Espírito de graça 
e de verdade ornou o Filho de Deus a sua alma logo no imaculado seio da Virgem; esse Espírito 
deleita-se em habitar na alma do Redentor, como no seu templo predileto; esse Espírito mereceu-no-
lo Cristo derramando o próprio sangue; e, soprando sobre os apóstolos, comunicou-o à Igreja para 
perdoar os pecados (cf. Jo 20,22); e ao passo que só Cristo o recebeu sem medida (cf. Jo 3,34), aos 
membros do corpo místico dá-se da plenitude de Cristo e só na medida que ele o quer dar (cf. Ef 1,8; 
4,7). Depois que Cristo foi glorificado na cruz, o seu Espírito é comunicado à Igreja em copiosíssima 
efusão para que ela e cada um dos seus membros se pareçam cada vez mais com o Salvador. É o 
Espírito de Cristo que nos faz filhos adotivos de Deus (cf. Rm 8,14-17; Gl 4,6-7), para que um dia 
"todos, contemplando a face descoberta, a glória do Senhor, nos transformemos na sua própria 
imagem cada vez mais resplandecente" (cf. 2Cor 3,18). 
 
55. A esse Espírito de Cristo, como a princípio invisível, deve atribuir-se também a união de todas as 
partes do corpo tanto entre si como com sua cabeça, pois que ele está todo na cabeça, todo no corpo 
e todo em cada um dos membros; conforme as suas funções e deveres, e segundo a maior ou menor 
saúde espiritual de que gozam, está presente e assiste de diversos modos. É ele que com o hálito de 
vida celeste em todas as partes do corpo é o princípio de toda a ação vital e verdadeiramente salutar. 
É ele que, embora resida e opere divinamente em todos os membros, contudo também age nos 
inferiores por meio dos superiores; ele enfim que cada dia produz na Igreja com sua graça novos 
incrementos, mas não habita com a graça santificante nos membros totalmente cortados do corpo. 
Essa presença e ação do Espírito de Jesus Cristo exprimiu-a sucinta e energicamente nosso 
sapientíssimo predecessor, de imortal memória, Leão XIII, na encíclica "Divinum Illud" por estas 
palavras: "Baste afirmar que, sendo Cristo cabeça da Igreja, o Espírito Santo é a sua alma".(32) 
 
56. Se, porém, considerarmos aquela força e energia vital com que o divino Fundador sustenta toda a 
família cristã, não já em si mesma, mas nos efeitos criados que produz, então veremos que consiste 
nas dons celestes que nosso Redentor juntamente com seu Espírito dá a Igreja e juntamente com o 
mesmo Espírito, opera, como doador da luz sobrenatural e causa eficiente da santidade. E é por isso 
que a Igreja não menos que todos os santos, membros seus, pode fazer sua aquela grande sentença 
do Apóstolo: "Vivo; já não eu; mas vive Cristo em mim" (Gl 2,20). 
 
d) Cristo é o "conservador" deste corpo 
 
57. O que temos dito da "cabeça mística" (33) ficaria incompleto, se não tocássemos, ao menos 
brevemente, aquela outra sentença do mesmo Apóstolo: "Cristo é a cabeça da Igreja; ele é o 
Salvador do seu corpo" (Ef 5,23). Nestas palavras temos a última razão pela qual a Igreja é dita 
corpo de Cristo: Cristo é o Salvador divino desse corpo. Com razão foi pelos samaritanos 
proclamado "Salvador do mundo" (Jo 4,42); antes deve sem dúvida alguma dizer-se "Salvador de 
todos", embora com são Paulo devamos acrescentar: "sobretudo dos fiéis" (cf. 1Tm 4,10). De fato 
com seu sangue, mais que todos os outros, comprou ele os seus membros que constituem a Igreja (At 
20,28). Tendo, porém, já exposto detalhadamente esse ponto quando acima tratamos da Igreja 
nascida da cruz, de Cristo iluminador, santificador e sustentador do seu corpo místico, não há por 
que demorarmo-nos em maiores explanações; meditemo-lo antes com humildade e atenção, dando 



contínuas graças a Deus. O que nosso divino Salvador começou outrora, pendente da cruz, não cessa 
de o perfazer continuamente na celeste bem-aventurança: "A nossa cabeça, diz santo Agostinho, ora 
por nós; acolhe uns membros, castiga outros, a outros purifica, a outros consola, a outros cria, a 
outros chama, a outros torna a chamar, a outros corrige, a outros reintegra".(34) A nós é dado 
cooperar com Cristo nesta obra, "de um e por um somos salvos e salvamos".(35) 
 
3. A Igreja é o corpo "místico" de Cristo 
 
58. Passamos já, veneráveis irmãos, a expor as razões com que desejamos mostrar que o corpo de 
Cristo, que é a Igreja, se deve denominar místico. Essa denominação, usada já por vários escritores 
antigos, comprovam-na não poucos documentos pontifícios. E há muitas razões para se dever adotar: 
pois que por ela o corpo social da Igreja, cuja cabeça e supremo regedor é Cristo, pode distinguir-se 
do seu corpo físico, nascido da Virgem Maria e que agora está sentado à destra do Pai ou oculto sob 
os véus eucarísticos; pode também distinguir-se, e isto é importante por causa dos erros atuais, de 
qualquer corpo natural, quer físico, quer moral. 
 
59. De fato, enquanto no corpo natural o princípio de unidade junta de tal maneira as partes que cada 
uma fica sem própria subsistência, ao contrário no corpo místico a força de mútua coesão, por mais 
íntima que seja, une os membros de modo que conservam perfeita e própria personalidade. Além 
disso, se considerarmos a relação entre o todo e os diversos membros em todo e qualquer corpo 
físico dotado de vida, os membros particulares destinam-se, em última análise, unicamente ao bem 
de todo o composto, ao passo que toda a sociedade de homens, considerado o fim último da sua 
unidade, é finalmente ordenada ao proveito de todos e cada um dos membros, como pessoas que são. 
Portanto, para voltarmos ao nosso ponto, como o Filho do Eterno Pai desceu do céu por amor da 
nossa eterna salvação, assim fundou o corpo da Igreja e o enriqueceu do seu divino Espírito para 
procurar e conseguir a bem-aventurança das almas imortais, conforme aquela sentença do Apóstolo; 
"Todas as coisas são vossas; vós, porém, sois de Cristo; e Cristo de Deus" (l Cor 3,23);(36) A Igreja 
como é ordenada ao bem dos fiéis, assim é destinada a glória de Deus e à daquele que ele mandou, 
Jesus Cristo. 
 
60. Se compararmos o corpo místico com o moral, veremos que a diferença não é leve, mas 
importantíssima e gravíssima. No corpo moral não há outro princípio de unidade senão o fim comum 
e a comum cooperação sob a autoridade social para o mesmo fim; ao passo que no corpo místico de 
que falamos, a essa tendência comum do mesmo fim junta-se outro princípio interno, realmente 
existente e ativo, tanto de todo o composto, como em cada uma das partes, e tão excelente, que 
supera imensamente todos os vínculos de unidade que unem o corpo, quer físico, quer moral. Esse 
princípio é, como acima dissemos, de ordem não natural mas sobrenatural, antes em si mesmo 
absolutamente infinito e incriado: o Espírito divino, que, como diz o Angélico, "sendo um só e o 
mesmo enche e une toda a Igreja".(37) 
 
61. Por conseguinte esse termo bem entendido lembra-nos que a Igreja, sociedade perfeita no seu 
gênero, não consta só de elementos sociais e jurídicos. Ela é muito mais excelente que quaisquer 
outras sociedades humanas (38) às quais excede quanto a graça supera a natureza, quanto as coisas 
imortais se avantajam as mortais e caducas.(39) As Comunidades humanas, sobretudo a Sociedade 
civil, não são para desprezar, nem para ser tidas em pouca conta; mas a Igreja não está toda em 
realidades desta ordem, como o homem todo não é só corpo mortal.(40) É verdade que os elementos 
jurídicos, em que a Igreja se estriba e de que se compõe, nascem da divina constituição que Cristo 
lhe deu, e servem para conseguir o fim sobrenatural; contudo o que eleva a sociedade cristã a um 
grau absolutamente superior a toda a ordem natural, é o Espírito do Redentor, que, como fonte de 
todas as graças, dons e carismas, enche perpétua e intimamente a Igreja e nela opera. O organismo 
do nosso corpo é por certo obra-prima do Criador, mas fica imensamente aquém da excelsa 
dignidade da alma; assim a constituição social da república cristã, embora apregoe a sabedoria do 



seu divino Arquiteto, é, contudo, de ordem muitíssimo inferior, quando se compara aos dons 
espirituais de que se adorna e vive, e à fonte divina donde eles dimanam. 
 
4. A Igreja jurídica e a Igreja da caridade 
 
62. De quanto até aqui expusemos, veneráveis irmãos, é evidente que estão em grave erro os que 
arbitrariamente ungem uma Igreja como que escondida e invisível; e não menos aqueles que a 
consideram como simples instituição humana com determinadas leis e ritos externos, mas sem 
comunicação de vida sobrenatural. (41) Ao contrário, assim como Cristo, cabeça e exemplar da 
Igreja, "não é todo se nele se considera só a natureza humana visível... ou só a natureza divina 
invisível... mas é um de ambas e em ambas as naturezas...: assim o seu corpo místico";(42) pois que 
o Verbo de Deus assumiu a natureza humana passível, para que, uma vez fundada e consagrada com 
seu sangue a sociedade visível, "o homem fosse reconduzido pelo governo visível às realidades 
invisíveis".(43) 
 
63. Por isso lamentamos também e reprovamos o erro funesto dos que sonham uma Igreja ideal, uma 
sociedade formada e alimentada pela caridade, à qual, com certo desprezo, opõem outra que chamam 
jurídica. Enganam-se grandemente os que introduzem tal distinção; pois que vêem que o divino 
Redentor pela mesma razão por que ordenou que a sociedade humana por ele fundada fosse perfeita 
no seu gênero e dotada de todos os elementos jurídicos e sociais, a saber, para perdurar na terra a 
obra salutífera da Redenção, (44) por essa mesma razão e para conseguir o mesmo fim quis que 
fosse enriquecida de dons e graças celestes pelo Espírito Paráclito. O Eterno Pai quis que ela fosse 
"o reino do seu Filho muito amado" (Cl 1,13); mas realmente um reino em que todos os fiéis 
prestassem homenagem plena de entendimento e de vontade, (45) e com humildade e obediência se 
conformassem àquele que por nós "se fez obediente até à morte" (Fl 2,8). Portanto nenhuma 
oposição ou contradição pode haver entre a missão invisível do Espírito Santo e o múnus jurídico 
dos pastores e doutores recebido de Cristo; pois que as duas coisas, como em nós o corpo e a alma, 
mutuamente se completam e aperfeiçoam e provêm igualmente do único Salvador nosso, que não só 
disse ao emitir o sopro divino: "Recebei o Espírito Santo" (Jo 20, 22), mas em voz alta e clara 
acrescentou: "Como o Pai me enviou a mim, assim eu vos envio a vós" (Jo 20, 21), e também: 
"Quem vos ouve a mim ouve" (Lc 10,16). 
 
64. E se às vezes na Igreja se vê algo em que se manifesta a fraqueza humana, isso não deve atribuir-
se a sua constituição jurídica, mas àquela lamentável inclinação do homem para o mal, que seu 
divino Fundador às vezes permite até nos membros mais altos do seu corpo místico para provar a 
virtude das ovelhas e dos pastores e para que em todos cresçam os méritos da fé cristã. Cristo, como 
acima dissemos, não quis excluir da sua Igreja os pecadores; portanto se alguns de seus membros 
estão espiritualmente enfermos, não é isso razão para diminuirmos nosso amor para com ela, mas 
antes para aumentarmos a nossa compaixão para com os seus membros. 
 
65. Sem mancha alguma, brilha a santa madre Igreja nos sacramentos com que gera e sustenta os 
filhos; na fé que sempre conservou e conserva incontaminada; nas leis santíssimas que a todos 
impõe, nos conselhos evangélicos que dá; nos dons e graças celestes, pelos quais com inexaurível 
fecundidade (46) produz legiões de mártires, virgens e confessores. Nem é sua culpa se alguns de 
seus membros sofrem de chagas ou doenças; por eles ora a Deus todos os dias: "Perdoai-nos as 
nossas dívidas" e incessantemente com fortaleza e ternura materna trabalha pela sua cura espiritual. 
 
66. Quando, por conseguinte, denominamos "místico" o corpo de Jesus Cristo, a força mesmo do 
termo é para nós uma grave lição; a lição que ressoa nestas palavras de são Leão: "Reconhece, ó 
cristão, a tua dignidade; e feito consorte da natureza divina, vê que não recaias por um 
comportamento indigno na tua antiga baixeza. Lembrate de que cabeça e de que corpo és 
membro".(47) 
 



SEGUNDA PARTE 
 

UNIÃO DOS FIÉIS COM CRISTO 
 
67. Agrada-nos agora, veneráveis irmãos, tratar da nossa união com Cristo no corpo da Igreja; a 
qual, como bem diz santo Agostinho, (48) por ser uma coisa grande, misteriosa e divina, acontece 
muitas vezes ser mal-entendida e explicada. Primeiramente é claro que é uma união estreitíssima: na 
Sagrada Escritura não só se compara à união do casto matrimônio, e à unidade vital dos sarmentos 
com a videira e dos membros do nosso corpo (cf. Ef 5, 22-23; Jo 15,1-5; Ef 4, 16), mas descreve-se 
como tão íntima, que a tradição antiquíssima continuada nos Padres e fundada naquela sentença do 
Apóstolo: "ele (Cristo) é a cabeça do corpo da Igreja" (Cl 1,18), ensina que o divino Redentor forma 
com seu corpo social uma única pessoa mística, ou como diz santo Agostinho: o Cristo total. (49) O 
próprio Salvador na sua oração sacerdotal não duvidou comparar esta união à maravilhosa unidade 
com que o Pai está no Filho e o Filho no Pai (Jo 17, 21-23). 
 
1. Vínculos jurídicos e sociais 
 
68. A nossa união em Cristo e com Cristo vê-se em primeiro lugar do fato que, sendo a família cristã 
por vontade de seu Fundador um corpo social e perfeito, deve necessariamente possuir a união dos 
membros que resulta da conspiração destes para o mesmo fim. E quanto mais nobre é o fim a que 
tende esta conspiração, quanto mais é divina a fonte donde ela procede, tanto mais excelente é a 
união. Ora o fim é altíssimo: a contínua santificação dos membros do mesmo corpo para a glória de 
Deus e do Cordeiro que foi sacrificado (Ap 5,12-13). A fonte diviníssima: não só o beneplácito do 
Eterno Pai e a vontade expressa do Salvador, mas também a interna inspiração e moção do Espírito 
Santo nas nossas inteligências e corações. E realmente se não podemos fazer o mais pequenino ato 
salutar senão no Espírito Santo, como podem inumeráveis multidões de todas as gentes e estirpes 
tender de comum acordo para a suprema glória do Deus uno e trino, senão por virtude daquele que 
procede como único e eterno amor do Pai e do Filho? 
 
69. E porque este corpo social de Cristo, como acima dissemos, por vontade do seu Fundador deve 
ser visível, é força que aquela conspiração de todos os membros se manifeste também externamente, 
pela profissão da mesma fé, pela recepção dos mesmos sacramentos, pela participação ao mesmo 
sacrifício, pela observância prática das mesmas leis. E ainda absolutamente necessário que haja um 
chefe supremo visível a todos, que coordene e dirija eficazmente para a consecução do fim proposto 
a atividade comum; e este é o vigário de Cristo na terra. Pois que, como o divino Redentor enviou o 
Paráclito, Espírito de verdade, para que em sua vez (cf. Jo 14,16 e 26) tomasse o governo invisível 
da Igreja, assim mandou a Pedro e aos seus sucessores que, representando na terra a sua pessoa, 
tomassem o governo visível da família cristã. 
 
2. Virtudes teologais 
 
70. A esses vínculos jurídicos, que já por si excedem grandemente os de qualquer outra sociedade 
humana, mesmo suprema, junta-se necessariamente outra causa de união naquelas três virtudes que 
nos unem estreitissimamente com Deus: a fé, a esperança e a caridade cristã. "Um só Senhor, uma só 
fé", como diz oApóstolo (Ef  4,5): aquela fé com que aderimos a um só Deus e àquele que ele 
mandou, Jesus Cristo (cf. Jo 17,3). Quão intimamente por meio desta fé nos unimos a Deus, 
ensinam-no as palavras do discípulo amado: "Quem confessar que Jesus é Filho de Deus, Deus 
permanece nele e ele em Deus" (1 Jo 4,15). Nem é menor a união, que por ela se estabelece entre nós 
e com a divina cabeça; pois que todos os fiéis que "temos o mesmo Espírito de fé" (2Cor 4,13), 
somos iluminados pela mesma luz de Cristo, sustentados pelo mesmo manjar de Cristo, e 
governados pela mesma autoridade e magistério de Cristo. E se em todos floresce o mesmo Espírito 
de fé, todos vivemos também a mesma vida "na fé do Filho de Deus que nos amou e se entregou a si 
mesmo por nós" (cf. Gl 2, 20); e Cristo, nossa cabeça, recebido em nós pela fé viva e habitando em 



nossos corações (cf. Ef 3,17), como é autor da nossa fé, será também o seu consumador (cf. Hb 
12,2). 
 
71. Se, nesta vida, pela fé aderimos a Deus qual fonte da verdade, pela virtude da esperança cristã 
desejamo-lo qual fonte da bem-aventurança, "esperando a bem-aventurada esperança e o advento da 
glória do grande Deus" (Tt 2,13). Por causa daquele comum desejo do reino dos céus pelo qual 
renunciamos a ter pátria permanente aqui na terra, mas demandamos a celeste (cf. Hb 13,14), e 
anelamos a glória eterna, não duvidou dizer o Apóstolo das gentes: "Um corpo só e um só Espírito, 
como é uma a esperança da vocação com que fostes chamados" (Ef  4,4); mais ainda, Cristo reside 
em nós como esperança da glória (cf. Cl 1,27). 
 
72. Mas se os vínculos da fé e da esperança, que nos unem com o Redentor divino no seu corpo 
místico, são fortes e importantes, não são menos importantes e eficazes os laços da caridade. Se até 
naturalmente nada há mais excelente do que o amor, fonte da verdadeira amizade, que dizer daquele 
amor soberano, que o próprio Deus infunde nas nossas almas? "Deus é caridade, e quem permanece 
na caridade permanece em Deus e Deus nele" (1 Jo 4,16). A caridade, como por força de uma lei 
estabelecida por Deus, faz com que ele desça a morar nas almas que o amam, dando-lhes amor por 
amor, segundo aquela sentença: "Se alguém me ama, também meu Pai o amará e viremos a ele e 
estabeleceremos nele a nossa morada" (Jo 14,23): Portanto a caridade une-nos com Cristo mais 
intimamente que qualquer outra virtude; em cujo amor inflamados tantos filhos da Igreja jubilam de 
por ele sofrer afrontas e tolerar e suportar tudo; por árduo que fosse, até ao último alento e à efusão 
do próprio sangue. Por isso nos exorta vivamente o Salvador com estas palavras: "Permanecei no 
meu amor". E porque a caridade é vã e aparente se não se demonstra e torna efetiva com boas obras, 
por isso acrescenta logo: "Se observardes os meus mandamentos, permanecereis no meu amor; como 
eu observei os mandamentos de meu Pai e parmaneço no seu amor" (Jo 15,9-10). 
 
73. Mas a esse amor de Deus e de Cristo é preciso que corresponda a caridade para com o próximo. 
E realmente como podemos nós afirmar que amamos o Redentor divino, se odiamos aqueles que ele, 
para os fazer membros do seu corpo místico, remiu com seu precioso sangue? Por isso o Apóstolo, 
entre todos predileto de Cristo, nos adverte: "Se alguém disser que ama a Deus, e odiar a seu irmão, 
mente. Pois quem não ama a seu irmão, a quem vê, como pode amar a Deus, a quem não vê? E nós 
recebemos este mandamento, que quem ama a Deus ame também a seu Irmão" (1Jo 4,20-21). Antes 
devemos afirmar que tanto mais unidos estaremos com Deus, e com Cristo, quanto mais "formos 
membros uns dos outros" (Rm 12,25), solícitos uns pelos outros (lCor 12,25); e por outra parte, tanto 
mais viveremos entre nós unidos e estreitados pela caridade, quanto mais ardente for o amor que nos 
unir a Deus e à nossa divina cabeça. 
 
74. O Filho unigênito de Deus já antes do princípio do mundo nos abraçou no seu infinito 
conhecimento e eterno amor. Amor que ele demonstrou palpavelmente e de modo verdadeiramente 
assombroso assumindo a nossa natureza em unidade hipostática; donde segue, como ingenuamente 
nota Máximo de Turim, que "em Cristo nos ama a nossa carne".(50) 
 
75. Esse amorosíssimo conhecimento que o divino Redentor de nós teve desde o primeiro instante da 
sua encarnação, excede tudo quanto a razão humana pode alcançar; pois que ele pela visão beatífica 
de que gozou apenas concebido no seio da Mãe Santíssima, tem continuamente presente todos os 
membros do seu corpo místico e a todos abraça com amor salvífico. Ó admirável dignação da divina 
bondade para conosco! Ó inconcebível ordem da imensa caridade! No presépio, na cruz, na glória 
sempiterna do Pai, Cristo vê e abraça todos os membros da Igreja muito mais claramente, com muito 
maior amor do que a mãe o filho que tem no regaço, do que cada um de nós se conhece e ama a si 
mesmo. 
 
76. Do dito até aqui vê-se facilmente, veneráveis irmãos, por que é que o Apóstolo Paulo repete 
tantas vezes que Cristo está em nós e nós em Cristo. O que se demonstra também com uma razão 



mais sutil. Cristo está em nós como acima demoradamente expusemos, pelo seu Espírito que ele nos 
comunica, e pelo qual opera em nós de modo que tudo o que o Espírito Santo opera em nós de 
divino, deve dizer-se que é Cristo também que o opera.(51) "Se alguém não tem o Espírito de Cristo, 
diz o Apóstolo, esse não pertence a ele; mas se Cristo está em vós... o Espírito é vida pela justiça" 
(Rm 8, 9-10). 
 
77. Dessa mesma comunicação do Espírito de Cristo segue que a Igreja vem a ser como o 
complemento e plenitude do Redentor; por isso que todos os dons, virtudes e carismas que se 
encontram na cabeça de modo eminente, superabundante e eficiente, dela derivam a todos os 
membros da Igreja e neles, conforme o lugar que ocupam no corpo místico de Cristo, dia a dia se 
aperfeiçoam, e Cristo como que se completa na Igreja. (52) Nessas palavras acenamos a razão por 
que, segundo a doutrina de Agostinho, já antes brevemente indicada, a cabeça mística que é Cristo, e 
a Igreja, que é na terra como outro Cristo e faz as suas vezes, constituem um só homem novo, em 
quem se juntam o céu e a terra para perpetuar a obra salvífica da cruz; este homem novo é Cristo 
cabeça e corpo, o Cristo total. 
 
3. A inabitação do Espírito Santo 
 
78. Certamente não desconhecemos quão difícil de entender e de explicar é esta doutrina da nossa 
união com o divino Redentor, e especialmente da habitação do Espírito Santo nas almas, pelos véus 
do mistério que a recatam e tornam obscura à investigação da fraca inteligência humana. Mas 
sabemos também que da investigação bem feita e persistente e do conflito e concurso das várias 
opiniões, se a investigação for orientada pelo amor da verdade e pela devida submissão à Igreja, 
brotam faíscas e se acendem luzes com que, mesmo neste gênero de ciências sagradas, se pode obter 
verdadeiro progresso. Por isso não censuramos os que, por diversos caminhos, se esforçam por 
atingir e quanto possível declarar este tão sublime mistério da nossa admirável união com Cristo. 
Uma coisa, porém, devem todos ter por certa e indubitável, se não querem desviar-se da verdadeira 
doutrina e do reto magistério da Igreja: rejeitar toda a explicação desta mística união que pretenda 
elevar os fiéis tanto acima da ordem criada, que cheguem a invadir a divina, a ponto de se atribuir 
em sentido próprio um só que seja dos atributos de Deus. Retenham também firmemente aquele 
outro princípio certíssimo, que nestas matérias é comum à SS. Trindade tudo o que se refere e 
enquanto se refere a Deus como suprema causa eficiente. 
 
79. Note-se também que se trata de um mistério recôndito, que neste exílio terrestre nunca se poderá 
completamente desvendar ou compreender nem explicar em linguagem humana. Diz-se que as 
Pessoas divinas habitam na criatura inteligente enquanto presentes nela de modo imperscrutável, 
dela são atingidas por via de conhecimento e amor, (53) de modo porém absolutamente íntimo e 
singular, que transcende a natureza humana. Para formarmos disto uma idéia ao menos 
aproximativa, não devemos descurar o caminho e método que o Concílio Vaticano tanto recomenda 
nestas matérias, para obter luz com que se possa vislumbrar alguma coisa dos divinos arcanos, isto é, 
a comparação dos mistérios entre si e com o bem supremo a que se dirigem. E é assim que Nosso 
sapientíssimo Predecessor de feliz memória Leão XIII, tratando desta nossa união com Cristo e da 
habitação do Espírito Paráclito em nós, muito oportunamente fixa os olhos na visão beatífica, que 
um dia no céu completará e consumará esta união mística. "Esta admirável união, diz ele, que com 
termo próprio se chama "inabitação", difere apenas daquela com que Deus no céu abraça e beatifica 
os bem-aventurados, só pela nossa condição (de viajores na terra)".(55) Naquela visão poderemos 
com os olhos do Espírito, elevados pelo lume da glória, contemplar de modo inefável o Pai, o Filho e 
o Divino Espírito, assistir de perto por toda a eternidade às processões das divinas Pessoas e gozar 
de uma bem-aventurança semelhantíssima àquela que faz bem-aventurada a santíssima e indivisível 
Trindade. 
 
4. A Eucaristia sinal de unidade 
 



80. A precedente exposição da doutrina da íntima união do corpo místico de Cristo com a sua cabeça 
afigura-se-nos incompleta sem uma breve referência neste lugar a santíssima Eucaristia, pela qual a 
união nesta vida mortal é levada ao seu auge. 
 
81. Ordenou Cristo Senhor nosso que esta admirável e nunca assaz louvada união que nos une entre 
nós e com a nossa cabeça divina, fosse manifestada aos féis de modo especial pelo sacrifício 
eucarístico; no qual o celebrante faz às vezes não só do divino Salvador, mas também de todo o 
corpo místico e de cada um dos féis; e, por sua parte, os fiéis unidos nas orações e votos comuns, 
pelas mãos do celebrante, apresentam ao eterno Pai o Cordeiro imaculado - presente no altar à voz 
unicamente do sacerdote -, como vítima agradável de louvor e propiciação pelas necessidades de 
toda a Igreja. E do mesmo modo que, morrendo na cruz, o divino Redentor se ofereceu a si mesmo 
ao Pai como cabeça de todo o gênero humano, assim nesta "oblação pura" (Ml 1,11) não só se 
oferece a si mesmo ao Pai celeste, como cabeça da Igreja, mas em si oferece os seus membros 
místicos; pois que a todos, até os fracos e enfermos, tem amorosissimamente encerrados no Coração. 
 
82. O sacramento da eucaristia ao mesmo tempo que é viva e admirável imagem da unidade da 
Igreja - pois que o pão da hóstia é um, resultante de muitos grãos (56) dá-nos o próprio autor da 
graça sobrenatural, para dele haurirmos o Espírito da caridade que nos fará viver não a nossa, mas a 
vida de Cristo e amar o próprio Redentor em todos os membros do seu corpo social. 
 
83. Se, portanto, nas angustiosas circunstâncias atuais houver muitíssimos que se abracem com Jesus 
escondido sob os véus eucarísticos de tal maneira que nem a tribulação, nem a angústia, nem a fome, 
nem a nudez, nem os perigos, nem a perseguição, nem a espada os possa separar da sua caridade (cf. 
Rm 8,35), então sem dúvida a sagrada comunhão, providencialmente restituída em nossos dias a um 
uso mais freqüente desde a infância, poderá ser fonte daquela fortaleza que não raro produz e 
sustenta o heroísmo entre os cristãos. 
 

TERCEIRA PARTE 
 

EXORTAÇÃO PASTORAL 
 
1. Erros relativos à vida ascética 
 
a) Falso misticismo 
 
84. Estas verdades, veneráveis irmãos, se os fiéis as compreenderem e recordarem bem 
diligentemente, ajudá-los-ão a acautelar-se dos erros a que expõe a investigação deste difícil assunto, 
quando feita a capricho, como alguns a fazem, não sem grande perigo para a fé católica e 
perturbação das almas. Com efeito, não faltam alguns que, por não considerarem bastante que S. 
Paulo falava nesta matéria só por metáforas, nem distinguirem, como é absolutamente necessário, os 
sentidos particulares e próprios dos termos corpo físico, moral, místico, introduzem uma falsa noção 
de unidade, afirmando que o Redentor e os membros da Igreja formam uma pessoa física, e ao passo 
que atribuem aos homens propriedades divinas, fazem Cristo Senhor nosso sujeito a erros e à 
humana inclinação para o mal. A tais falsidades opõem-se a fé católica e os sentimentos dos santos 
Padres; mas opõem-se igualmente o pensamento e a doutrina do apóstolo das gentes, que se bem une 
Cristo e o seu corpo místico com uma união admirável, contudo contrapôs-nos um ao outro como 
Esposo à esposa (cf. Ef 5,22-23). 
 
b) Falso "quietismo" 
 
85. Não menos contrário à verdade e perigoso é o erro daqueles que da misteriosa união de todos nós 
com Cristo pretendem deduzir um mal-entendido "quietismo", que atribui toda a vida espiritual dos 
féis e todo o progresso na virtude unicamente à ação do Espírito Santo, excluindo ou menosprezando 



a correspondência e colaboração que devemos prestar-lhe. Ninguém pode negar que o divino 
Espírito de Cristo é a única fonte donde deriva toda a energia sobrenatural na Igreja e nos membros, 
pois que, como diz o salmista, "o Senhor concede a graça e a glória" (Sl 83,12). Contudo o 
perseverar constantemente nas obras de santidade, o progredir fervorosamente na graça e na virtude, 
o esforçar-se generosamente por atingir o vértice da perfeição cristã, enfim o excitar, na medida do 
possível, os próximos a consegui-la, tudo isso não quer o celeste Espíritó realizá-lo, se o homem não 
faz, dia a dia, com energia e diligência, o que está ao seu alcance. "Os benefícios divinos, diz santo 
Ambrósio, não se fazem aos que dormem, mas aos que velam".(57) Se neste nosso corpo mortal os 
membros se desenvolvem e robustecem com o exercício cotidiano, muito mais, sem dúvida, sucede 
no corpo social de Cristo, cujos membros gozam de liberdade, consciência e modo próprio de agir. 
Por isso o que disse: "Vivo, não já eu; mas Cristo vive em mim" (Gl 2,20), esse mesmo não duvidou 
afirmar: "A sua graça (de Deus) não foi em mim estéril, mas trabalhei mais que todos eles; se bem 
que não eu, mas a graça de Deus comigo" (lCor 15,10). E, pois, evidente que, com essas falsas 
doutrinas, o mistério de que tratamos não se utiliza para proveito espiritual dos fiéis, mas converte-se 
em triste causa de sua ruína. 
 
c) Erros relativos à confissão sacramental e à oração 
 
86. O mesmo sucede com a falsa opinião dos que pretendem que não se deve ter em conta a 
confissão freqüente das faltas veniais; pois que mais importante é a confissão geral, que a esposa de 
Cristo, com seus filhos a ela unidos no Senhor, faz todos os dias, por meio dos sacerdotes antes de 
subirem ao altar de Deus. É verdade, e vós bem sabeis, veneráveis irmãos, que há muitos modos e 
todos muito louváveis, de obter o perdão dessas faltas; mas para progredir mais rapidamente no 
caminho da virtude, recomendamos vivamente o pio uso, introduzido pela Igreja sob a inspiração do 
Espírito Santo, da confissão freqüente, que aumenta o conhecimento próprio, desenvolve a 
humildade cristã, desarraiga os maus costumes, combate a negligência e tibieza espiritual, purifïca a 
consciência, fortifica a vontade, presta-se à direção espiritual, e, por virtude do mesmo sacramento, 
aumenta a graça. Portanto os que menosprezam e fazem perder a estima da confissão freqüente à 
juventude eclesiástica, saibam que fazem uma coisa contrária ao Espírito de Cristo e funestíssima ao 
corpo místico do Salvador. 
 
87. Há ainda alguns que afirmam não terem as nossas orações verdadeira eficácia impetrativa e 
trabalham por espalhar a opinião de que a oração feita em particular pouco vale e que é a oração 
pública, feita em nome da Igreja, que tem verdadeiro valor, por partir do corpo místico de Jesus 
Cristo. Não é exato; o divino Redentor não só uniu estreitamente a si a Igreja como esposa 
queridíssima, senão também nela as almas de tódos e cada um dos fiéis, com quem deseja 
ardentemente conversar na intimidade, sobretudo depois da comunhão. E embora a oração pública, 
feita por toda a Igreja, seja mais excelente que qualquer outra, graças a dignidade da esposa de 
Cristo, contudo todas as orações, ainda as mais particulares, têm o seu valor e eficácia, e aproveitam 
também grandemente a todo o corpo místico; no qual não pode nenhum membro fazer nada de bom 
e justo, que em razão da comunhão dos santos não contribua também para a salvação de todos. Nem 
aos indivíduos por serem membros desse corpo se lhes veda que peçam para si graças particulares, 
mesmo temporais, com a devida sujeição à divina vontade; pois que continuam sendo pessoas 
independentes com suas indigências próprias. (58) Quanto à meditação das coisas celestes, os 
documentos eclesiásticos, a prática e exemplos de todos os Santos provam bem em quão grande 
estima deve ser tida por todos. 
 
88. Por último não falta quem diga que as nossas súplicas não devem dirigir-se a pessoa de Jesus 
Cristo, mas a Deus ou ao Eterno Pai por Cristo; pois que o Salvador, como cabeça do seu corpo 
místico, deve considerar-se apenas qual "medianeiro entre Deus e os homens" (1Tm 2,5). Também 
isso é contrário ao modo de pensar da Igreja, contrário ao costume dos fiéis e é falso. Cristo, para 
falar com propriedade e precisão, é cabeça de toda a Igreja segundo ambas as naturezas 
conjuntamente; (59) e ele próprio afirmou aliás solenemente: "Se me pedirdes alguma coisa em meu 



nome, fá-la-ei" (Jo 14,14). E bem que no sacrifício eucarístico principalmente - onde Cristo é, ao 
mesmo tempo, sacerdote e vítima e por isso de modo especial, exerce as funções de conciliador - as 
orações se dirijam ordinariamente ao Eterno Pai pelo seu Unigênito, contudo não raro, e até no santo 
sacrifício, dirigem-se também ao divino Redentor; pois que todos os cristãos devem saber 
claramente que Jesus Cristo homem é também Filho de Deus. Por isso quando a Igreja militante 
adora e invoca o Cordeiro imaculado e vítima sagrada, parece responder à voz da Igreja triunfante, 
que perpetuamente canta: "Ao que está sentado no trono e ao Cordeiro, bênção e honra e glória e 
poder nos séculos dos séculos" (Ap 5,13). 
 
2. Exortação a amar a Igreja 
 
89. Até aqui, veneráveis irmãos, meditando o mistério da nossa arcana união com Cristo, 
procuramos, como doutor da Igreja universal, iluminar as inteligências com a luz da verdade; agora 
julgamos conforme ao nosso múnus pastoral excitar os corações a amar o corpo místico, com ardente 
caridade, que não se fique em pensamentos e palavras, mas se traduza em obras. Se os fiéis da antiga 
lei cantaram da cidade terrena: "Se eu me esquecer de ti, ó Jerusalém, paralise-se a minha mão 
direita; fique presa a minha língua ao meu paladar, se eu não me lembrar de ti, se não tiver Jerusalém 
como a primeira das minhas alegrias" (Sl 136,5-6); com quanto maior ufania e júbilo não devemos 
nos regozijar por habitarmos a cidade edificada sobre o monte santo, com pedras vivas e escolhidas, 
"tendo por pedra angular Cristo Jesus" (Ef 2,20;1Pd 2,45). Realmente não há coisa mais gloriosa, 
mais honrosa, mais nobre, que fazer parte da Igreja, santa, católica, apostólica, romana, na qual nos 
tornamos membros de tão venerando corpo; nos governa uma tão excelsa cabeça; nos inunda o 
mesmo Espírito divino; a mesma doutrina, enfim, e o mesmo Pão dos Anjos nos alimenta neste 
exílio terreno, até que, finalmente, vamos gozar no céu da mesma bem-aventurança sempiterna. 
 
a) Com amor sólido 
 
90. Mas para que não nos deixemos enganar pelo anjo das trevas, transfigurado em anjo de luz (cf. 
2Cor 11,14), seja esta a suprema lei do nosso amor: amar a esposa de Cristo tal como Cristo a quis e 
a adquiriu com seu sangue. Portanto não só devemos amar sinceramente os sacramentos, com que a 
Igreja, mãe extremosa; nos sustenta, e as solenidades com que nos consola e alegra, os cantos 
sagrados e a liturgia, com que eleva as nossas almas à, coisas do céu, mas também os sacramentais e 
os vários exercícios de piedade com que suavemente impregna de Espírito de Cristo e conforta as 
almas. E não só é nosso dever pagar com amor, como bons filhos, o seu materno amor para conosco, 
senão também venerar a sua autoridade que ela recebeu de Cristo e com que cativa as nossas 
inteligências em homenagem a Cristo (cf. 2Cor 10,5); e não menos obedecer às suas leis e preceitos 
morais, às vezes molestos à nossa natureza decaída; refrear a rebeldia deste nosso corpo com 
penitência voluntária, e até mortificar-nos, privando-nos de quando em quando de coisas agradáveis, 
embora não perigosas. Nem basta amar o corpo místico no esplendor da cabeça divina e dos dons 
celestes que o exornam; devemos com amor efetivo amá-lo tal qual se nos apresenta na nossa carne 
mortal, composto de elementos humanos e enfermiços, embora por vezes desdigam um pouco do 
lugar que ocupam em tão venerando corpo. 
 
b) Que nos faça ver Cristo na Igreja 
 
91. Ora para que esse amor sólido e perfeito more nas nossas almas e cresça de dia para dia, é 
preciso que nos acostumemos a ver na Igreja o próprio Cristo. Pois que é Cristo que vive na sua 
Igreja, por ela ensina, governa e santifica; é Cristo que de vários modos se manifesta nos vários 
membros da sua sociedade. Se todos os fiéis se esforçarem por viver realmente com esse vivo 
espírito de fé, não só prestarão a devida honra e reverência aos membros mais altos deste corpo 
místico, sobretudo aos que um dia têm de dar conta das nossas almas (cf. Hb 13,17), mas amarão de 
modo particular aqueles que o Salvador amou com singularíssima ternura, quais são os enfermos, 
chagados, fracos, todos os que precisam de remédio natural ou sobrenatural; a infância, cuja 



inocência está hoje exposta a tantos perigos, e cuja alma se pode modelar como branda cera; os 
pobres nos quais com sua compaixão se deve reconhecer e socorrer a pessoa de Jesus Cristo. 
 
c) Imitemos o amor de Cristo para com a Igreja 
 
92. Como com razão adverte o Apóstolo: "Os membros do corpo que parecem mais fracos são os 
mais necessários; e os que temos por mais vis, cercamo-los de maior honra" (lCor 12,22-23). 
Gravíssima sentença que nós, cônscios da obrigação que nos incumbe pelo nosso altíssimo oficio, 
devemos repetir, ao vermos com profunda mágoa que às vezes são privados da vida os deformes, 
dementes e afetos por doenças hereditárias, por inúteis e de peso à sociedade; e que alguns celebram 
isso como uma conquista do progresso, sumamente vantajoso ao bem comum. Ora, que homem 
sensato há que não veja isso não só como uma violação flagrante da lei natural e divina,(60) 
impressa em todos os corações, mas também que não lhe repugne atrozmente aos sentimentos de 
humanidade? O sangue desses infelizes, tanto mais amados do Redentor quanto mais dignos de 
compaixão, "brada a Deus da terra" (cf. Gn 4,10). 
 
93. Mas para que esta genuína caridade, com que devemos ver o Salvador na Igreja e nos seus 
membros, não venha pouco a pouco a arrefecer, é bom contemplemos ao mesmo Cristo como 
supremo modelo de amor para com a Igreja. 
 
94. E primeiramente imitemos a vastidão daquele amor, esposa de Cristo é só a Igreja; contudo o 
amor do divino Esposo é tão vasto, que a ninguém exclui, e na sua esposa abraça a todo o gênero 
humano; pois que o Salvador derramou o seu sangue na cruz para conciliar com Deus a todos os 
homens de todas as nações e estirpes, e para os reunir num só corpo. Por conseguinte o verdadeiro 
amor da Igreja exige não só que sejamos todos no mesmo corpo membros uns dos outros, cheios de 
mútua solicitude (cf. Rm 12,5;1Cor 12,25), que se alegrem com os que se alegram e sofram com os 
que sofrem (cf. lCor 12,26), mas que também nos outros homens ainda não incorporados conosco na 
Igreja, reconheçamos outros tantos irmãos de Jesus Cristo segundo a carne, chamados como nós para 
a mesma salvação eterna. É verdade que hoje não faltam - é um grande mal - os que vão exaltando a 
rivalidade, o ódio, o rancor, como coisas que elevam e nobilitam a dignidade e o valor do homem. 
Nós, porém, que magoados vemos os funestos frutos de tal doutrina, sigamos o nosso Rei pacífico, 
que nos ensinou a amar os que não são da mesma nação ou mesma estirpe (cf. Lc 10,33-37) até os 
próprios inimigos (cf. Lc 6,27-35; Mt 5,44-48). Nós, compenetrados dos suavíssimos sentimentos do 
Apóstolo das gentes, com ele cantemos o comprimento, a largura, a sublimidade, a profundeza da 
caridade de Cristo (cf. Ef 3,18), que nem a diversidade de nacionalidade, ou de costumes pode 
quebrar, nem a vastidão imensa do oceano diminuir, nem as guerras, justas ou injustas, arrefecer. 
 
95. Nesta hora tremenda, veneráveis irmãos, em que tantas dores torturam os corpos e tantas 
angústias lancinam as almas, é preciso acender em todos esta caridade sobrenatural, para que os bons 
- lembramos principalmente os que pertencem a associações de beneficência e mútuo socorro - 
combinando os seus esforços, como em admirável porfia de compaixão e misericórdia, acudam a tão 
imensas necessidades das almas e dos corpos, e assim por toda parte resplandeça a generosidade 
inesgotável do corpo místico de Jesus Cristo. 
 
96. Mas porque à vastidão da caridade com que Cristo amou a Igreja corresponde a constância ativa 
da mesma caridade, nós também amemos o corpo místico de Cristo com o mesmo amor perseverante 
e industrioso. Nosso divino Redentor, desde a encarnação, quando lançou os primeiros fundamentos 
da Igreja, até ao fim da sua vida mortal, nem um só instante passou em que com exemplos 
fulgentíssimos de virtude, pregando, ensinando, legislando, não trabalhasse até cair de fadiga - ele o 
Filho de Deus! -em formar ou consolidar a Igreja. Desejamos pois que todos os que reconhecem por 
mãe a Igreja, ponderem seriamente que não só ao clero e aos que se consagram ao serviço do corpo 
místico de Jesus Cristo, mas a cada um na sua esfera, incumbe a obrigação de incremento do mesmo 
corpo. Notem-no de modo particular - como aliás já o fazem tão louvavelmente - os que militam nas 



fileiras da Ação católica e colaboram com os bispos e sacerdotes no apostolado e os que em pias 
associações prestam o seu auxílio para o mesmo fim. Não há quem não veja que a ação de todos 
esses é, nas presentes circunstâncias, de grande peso e de suma importância. 
 
97. Também não podemos aqui silenciar a respeito dos pais e mães de família, a quem nosso divino 
Salvador confiou os membros mais tenros de seu corpo místico; mas com todo o ardor os exortamos, 
por amor de Cristo e da Igreja, a que olhem com o máximo cuidado pelos filhos que o Senhor lhes 
deu, e procurem precavê-los contra as inúmeras ciladas em que hoje tão facilmente se encontram 
enredados. 
 
98. De modo peculiar manifestou o Redentor o seu ardentíssimo amor à Igreja nas súplïcas que por 
ela dirigiu ao Pai celeste. Todos sabem - para lembrar isto apenas - que pouco antes de subir ao 
patíbulo da cruz, orou ardentissimamente por Pedro (cf. Lc 22,32), pelos outros apóstolos (cf. Jo 
17,9-19) e por todos aqueles que pela pregação da divina palavra haviam de crer nele (cf. Jo 17,20-
23). À imitação deste exemplo de Cristo roguemos todos os dias ao Senhor da messe que mande 
obreiros para a sua messe (cf. Mt 9,38; Lc 10,2) e todos os dias suba a nossa oração encomendando a 
Deus todos os membros do corpo místico: primeiro os bispos, a quem está confiado o cuidado das 
suas dioceses, depois os sacerdotes, os religiosos e religiosas, que por especial vocação chamados ao 
serviço de Deus; na pátria ou em terras pagãs defendem, aumentam, dilatam o reino do divino 
Redentor. Nenhum membro do corpo místico fique fora desta comum oração; mas lembrem-se 
especialmente os que vivem acabrunhados das dores e angústias deste desterro e os defuntos que se 
purificam no Purgatório. Nem se esqueçam os catecúmenos, que se instruem na doutrina cristã, para 
que quanto antes possam receber o batismo. 
 
99. Desejamos também vivamente que essas orações abracem com ardente caridade tanto aqueles a 
quem não raiou ainda a luz do Evangelho, nem entraram no redil seguro da Igreja, como os que um 
triste dissídio na fé ou na unidade separa de nós, que embora indignos; representamos a pessoa de 
Jesus Cristo na terra. Repitamos aquela oração divina do Salvador ao Pai celeste: "Que todos sejam 
um, como tu, ó Pai, em mim, e eu em ti; que também eles sejam um em nós: para que o mundo creia 
que tu me enviaste" (Jo 17,21). 
 
100. Os que não pertencem ao organismo visível da Igreja católica, como sabeis, veneráveis irmãos, 
confiamo-los também, desde o princípio do nosso pontificado, à proteção e governo do alto, 
protestando solenemente que a exemplo do bom pastor tínhamos um só desejo: "que eles tenham 
vida e a tenham em abundância". (61) Esta nossa solene declaração queremos reiterar, depois de 
pedirmos as orações de toda a Igreja nesta encíclica em que celebramos os louvores "do grande e 
glorioso corpo de Cristo", (62) convidando a todos e cada um com todo o amor da nossa alma, a que 
espontaneamente e de boa vontade cedam às íntimas inspirações da graça divina e procurem sair de 
um estado em que não podem estar seguros de sua eterna salvação, (63) pois, embora por desejo e 
voto inconsciente, estejam ordenados ao corpo místico do Redentor, carecem de tantas e tão grandes 
graças e auxílios que só na Igreja católica podem encontrar. Entrem, pois, na unidade católica e 
unidos conosco no corpo de Jesus Cristo, conosco venham a fazer parte, sob uma só cabeça, da 
sociedade da gloriosíssima caridade.(64) Nós, jamais cessaremos as nossas súplicas ao Espírito de 
amor e verdade, e esperamo-los de braços abertos não como a estranhos, mas como a filhos que vêm 
para a sua casa paterna. 
 
101. Mas se desejamos que sem interrupção subam até Deus as orações de todo o corpo místico 
implorando que os errantes entrem quanto antes no único redil de Jesus Cristo, declaramos contudo 
ser absolutamente necessário que eles o façam espontânea e livremente, pois que ninguém crê, senão 
por vontade. (65) Por conseguinte se alguns que não crêem são realmente forçados a entrar nos 
templos, a aproximar-se do altar e a receber os sacramentos, não se fazem verdadeiros cristãos: (66) 
a fé, sem a qual "é impossível agradar a Deus" (Hb 1,6), deve ser libérrima "homenagem da 
inteligência e da vontade".(67) Se, portanto, acontecesse que, contra a doutrina constante da Sé 



Apostólica, (68) alguém fosse obrigado a abraçar contra sua vontade a fé católica, nós, conscientes 
do nosso dever, não podemos deixar de o reprovar. Mas porque os homens são livres e podem, sob o 
impulso de más paixões e apetites desordenados, abusar da própria liberdade, então é necessário que 
o Pai das luzes, pelo Espírito de seu amado Filho, os mova e atraia eficazmente à verdade. Ora, se 
muitos ainda - infelizes - estão longe da verdade católica e não querem ceder às inspirações da graça 
divina, é porque não só eles, (69) mas também os fiéis não oram mais fervorosamente por essa 
intenção. Por isso nós uma e outra vez exortamos a todos a que, por amor da Igreja e seguindo o 
exemplo do divino Redentor, o façam continuamente. 
 
102. Nas atuais circunstâncias, mais que oportuno, é necessário orar fervorosamente pelos reis e 
príncipes e por todos os que governam e que podem com a proteção externa auxiliar a Igreja, para 
que, restabelecida a ordem, por impulso da divina caridade, do meio das ondas tenebrosas desta 
tormenta surja "a paz, fruto da justiça" (Is 32,17), o atribulado gênero humano e a santa Igreja 
possam viver uma vida sossegada e tranqüila em toda a piedade e honestidade (cf.1Tm 2,2). 
Peçamos a Deus que amem a sabedoria os que regem os povos (cf. Sb 6,23), de modo que nunca 
lhes quadre esta formidável sentença do Espírito Santo: "O Altíssimo examinará as vossas obras e 
perscrutará os vossos pensamentos, porque sendo ministros do seu reino, não governastes retamente, 
nem observastes a lei da justiça, nem caminhastes segundo a vontade de Deus. Horrendo e de 
improviso vos aparecerá, porque será rigorosíssimo o juízo dos que governam. Ao humilde concede-
se misericórdia; mas os poderosos serão poderosamente atormentados. Deus não recuará diante de 
ninguém, nem se inclinará diante de nenhuma grandeza; porque o pequeno e o grande criou-os ele, e 
de todos cuida igualmente; aos mais fortes, porém, ameaçaos mais forte suplício. Para vós, ó reis, 
são estas minhas palavras, a fim de que aprendais a sabedoria e não venhais a cair" (Sb 6,4-10). 
 
103. Mas Cristo Senhor nosso mostrou seu amor à esposa imaculada não só trabalhando 
incansavelmente e orando constantemente, senão também com as dores e ignomínias que, por ela, 
espontânea e amorosamente tolerou. "Tendo amado aos seus... amou-os até ao fim" (Jo 13,1) e foi 
com seu sangue que ele adquiriu a Igreja (cf. At 20,28). Sigamos de boa vontade as sangüinolentas 
pisadas de nosso Rei, como exige a necessidade de assegurarmos a nossa salvação: "Se fomos 
enxertados nele pela semelhança da sua morte, sê-lo-emos também pela ressurreição" (Rm 6,5) e "se 
morrermos com ele, com ele viveremos" (2Tm 2,11). Exige-o igualmente a caridade verdadeira e 
efetiva para com a Igreja e para com as almas, que ela continuamente gera a Cristo. Com efeito, 
ainda que o Salvador, pelos seus cruéis tormentos e morte dolorosíssima, mereceu à Igreja um 
tesouro infinito de graças, contudo essas graças, por disposição da providência divina, são-nos 
comunicadas por partes; e a sua maior ou menor abundância depende não pouco também das nossas 
boas obras, com que impetramos da bondade divina e atraímos sobre os próximos a chuva dos dons 
celestes. Será esta chuva abundantíssima, se não nos contentarmos em oferecer a Deus fervorosas 
preces, sobretudo participando devotamente e, quanto possível, todos os dias, ao sacrifício 
eucarístico, mas também procuramos, com obras de misericórdia cristã, aliviar os sofrimentos de 
tantos indigentes; se preferirmos os bens eternos às coisas caducas deste mundo; se refrearmos este 
corpo mortal com voluntária mortificação, negando-lhe todo o ilícito, e impondo-lhe fadigas e 
austeridades; se recebermos com humildade, como da mão de Deus, os trabalhos e dores desta vida 
presente. E assim que, segundo o Apóstolo, "completaremos o que falta à paixão de Cristo na nossa 
carne, por amor do seu corpo que é a Igreja" (cf. Cl 1,24). Enquanto isto escrevemos, depara-se-nos 
à vista uma quase infinita multidão de infelizes, cuja sorte nos arranca lágrimas da maior compaixão: 
doentes, pobres, mutilados, caídos na viuvez ou na orfandade, e muitíssimos que em conseqüência 
dos sofrimentos próprios ou dos seus se vêem às portas da morte. A todos os que assim, por um 
motivo ou por outro, jazem imersos na tristeza e na angústia, exortamos com coração paterno a que 
levantem confiadamente os olhos ao céu e ofereçam os seus trabalhos Àquele que um dia os 
recompensará divinamente. Lembrem-se todos que a sua dor não é inútil; mas que será 
proveitosíssima a eles, e também à Igreja, se com esta intenção a sofrerem pacientemente. Para isso 
ajudá-los-á muitíssimo o oferecimento cotidiano de si mesmos a Deus, como usam fazer os membros 



do Apostolado da oração, pia associação, que nós aqui encarecidamente recomendamos, como 
sumamente aceita ao Senhor. 
 
104. Mas se em todo o tempo devemos unir os nossos sofrimentos com os do divino Redentor para a 
salvação das almas, muito mais hoje em dia, veneráveis irmãos, quando o imenso incêndio da guerra 
abrasa quase todo o mundo e causa tantas mortes, tantas desgraças, tantos trabalhos; hoje de modo 
especial é dever de todos fugir dos vícios, das seduções do século, das paixões desenfreadas da 
carne, e não menos da vaidade e futilidade das coisas terrenas, que nada aproveitam à vida cristã, 
nada para ganhar o céu. Ao contrário fixemos bem no Espírito aquelas gravíssimas palavras de 
Nosso imortal predecessor Leão Magno, quando afirmava que pelo batismo nos tornamos carne do 
Crucificado,(70) e a belíssima oração de santo Ambrósio: "Leva-me, ó Cristo, na tua cruz, a qual é a 
salvação dos errantes, o único descanso dos cansados, única vida dos mortais".(71) 
 
105. Antes de terminar, não podemos conter-nos de exortar a todos uma e muitas vezes a que amem 
a santa madre Igreja com amor industrioso e ativo. Pela sua incolumidade, prosperidade e progresso 
ofereçamos todos os dias ao Eterno Pai as nossas orações, trabalhos e sofrimentos, se realmente 
temos a peito a salvação de toda a família humana remida com o sangue divino. E enquanto no céu 
relampeja a tormenta, e grandes perigos ameaçam a humana sociedade e a própria Igreja, confiemo a 
nós, e todas as nossas coisas ao Pai das misericórdias, suplicando: "Olhai, Senhor, para esta vossa 
família, pela qual nosso Senhor Jesus Cristo não duvidou entregar-se em mãos de malfeitores e 
sofrer o tormento da cruz".(72) 
 

EPÍLOGO 
 

A VIRGEM SENHORA NOSSA 
 
106. Realize, veneráveis irmãos, estes nossos paternos votos, que sem dúvida são também os vossos, 
e alcanee-nos a todos verdadeiro amor para com a Igreja, a Virgem Mãe de Deus, cuja alma 
santíssima foi mais repleta do divino Espírito de Jesus Cristo que todas quantas saíram das mãos de 
Deus, e que "em nome de toda a natureza humana" deu o seu consentimento para que se efetuasse o 
"matrimônio espiritual entre o Filho de Deus e a natureza humana".(73) Ela foi que com parto 
admirável, porque fonte de toda a vida celestial, nos deu Cristo Senhor nosso, já no seu seio virginal 
ornado da dignidade de cabeça da Igreja; e recém-nascido o apresentou aos primeiros dentre os 
judeus e gentios que o foram adorar qual Profeta, Rei e Sacerdote. Foi ela que com seus rogos 
maternos "em Caná da Galiléia" moveu o seu Unigênito a operar o admirável prodígio, pelo qual 
"creram nele os seus discípulos" (Jo 2,11). Foi ela, a Imaculada, isenta de toda a mancha original ou 
atual, e sempre intimamente unida com seu Filho, que, como outra Eva, juntamente com o 
holocausto dos seus direitos maternos e do seu materno amor, o ofereceu no Gólgota ao Eterno Pai 
por todos os filhos de Adão, manchados pela sua queda miseranda; de modo que a que era 
fisicamente Mãe da nossa divina cabeça foi, com novo título de dor e de glória, feita espiritualmente 
mãe de todos os seus membros. Foi ela que com suas eficacíssimas orações obteve que o Espírito do 
divino Redentor, dado já na cruz, fosse depois em dia de Pentecostes conferido com aqueles dons 
prodigiosos à Igreja recém-nascida. Ela finalmente, suportando com ânimo forte e confiante imensas 
dores, verdadeira Rainha dos mártires, mais que todos os fiéis, "completou o que falta à paixão de 
Cristo... pelo seu corpo que é a Igreja" (Cl 1,24), e assistiu o corpo místico de Cristo, nascido do 
Coração rasgado do Salvador, (74) com o mesmo amor e solicitude materna com que amamentou e 
acalentou no berço o menino Deus. 
 
107. Ela pois, Mãe santíssima de todos os membros de Cristo, (75) a cujo Coração Imaculado 
confiadamente consagramos todos os homens, e que agora em corpo e alma refulge na glória e reina 
juntamente com seu Filho, nos alcance dele que sem interrupção corram os caudais da graça da 
excelsa cabeça para todos os membros do corpo místico, e, como nos tempos passados, assim hoje 



proteja a Igreja com seu poderoso patrocínio e lhe obtenha finalmente a ela e a toda a humana 
sociedade tempos mais tranqüilos. 
 
108. Confiado nesta celeste esperança, como penhor das graças celestes e atestado da Nossa 
particular benevolência, a todos e a cada um de vós, veneráveis irmãos, e aos rebanhos a vós 
confiados, concedemos de todo o coração a bênção apostólica. 
 
Dado em Roma, junto de São Pedro, no dia 29 de junho, festa dos Santos apóstolos Pedro e Paulo, 
no ano de 1943, V do nosso pontificado. 
 
PIO PP. XII 
  
 
Notas 
 
1. Sessio III, Const. Dei Filius de fide cath., c. 4. 
 
2. Cf. Conc.Vat. I, Const. Pastor aeternus de Eccl. Christi; prol.  
 
3. Cf. ibidem, Const. Dei Filius de fide cath., cap. 1. 
 
4. Cf . AAS 28 (1895-96), p. 710. 
 
5. S. Agostinho, Epist.157, 3, 22; Migne, PL, 32, 686.  
 
6. S. Agostinho, Sermo CXXXII, 1; Migne, PL, 38, 754. 
 
7. Encíclica Divinum Illud; AAS 29(1896-97), p. 649. 
 
8. S. Ambrósio, In Luc., II, 87; Migne, PL 15,1585.  
 
9. S.'Iomás, Summa theol. I-II, q.103, a. 3, ad 2. 
 
10. S. Leão M., Sermo 68, 3; Migne, PL 54, 374. 
 
11. Cf. s. Jerônimo e s. Agostinho, Epist.112,14 e 116,16; Migne, PL 22, 924 et 943; S. Tomás, 
Summa theol., I-II, q.103, a. 3 ad 2; a. 4 ad 1; Concil. Flor., pro Iacob.: Mansi, 31,1738. 
 
12. Cf. S. Tomás, Summa theol., III, q. 42, a. 1. 
 
13. Cf. De peccato orig., XXV, 29; Migne, PL 44, 400. 
 
14. Cf. Cirilo Alex., Comm. in Joh. I, 4; Migne PG 73, 69; S. Tomás, Summa theol.; I, q. 20, a. 4 ad 
1. 
 
15. Hexaëm., VI. 55; Migne, PL 14, 265. 
 
16. Cf. s. Agostinho, De agon. Christ. XX, 22; Migne, PL 40, 301. 
 
17. Cf. s. Tomás, Summa theol.; l, q. 22, aa. l- 4. 
 
18. Cf. Leão XIII, enc. Satis Cognitum, AAS 28(1895-9fi), p. 725. 
 



19. Cf. Corpus luris Canonici, Extr. comm., I, 8,1. 
 
20. S. Greg. Magno, Moralia, XIV, 35, 43; Migne, PL LXXV,1062.  
 
21. Cf. Conc. Vat. I, Const. Pastor aeternus de Eccl., cap. 3. 
 
22. Cf. Cod. Iur. Can., cân. 329, § 1. 
 
23. Cf. Epist. ad Eulog., 30; Migne, PL 77, 933. 
 
24. Comm. in Ep. ad Eph., cap. l, lect 8; Hb. 2,16-17. 
 
25. Cf.  s. Agostinho, De cons. evang., I, 35, 54; Migne, PL 34,1070. 
 
26. Cf . s.Cirilo Alex., Ep. 55 de Symb.; Migne, PG 77, 293. 
 
27. Cf. s. Tomás, Summa theol., III, q. 64, a: 3. 
 
28. Cf. De Rom. Pont., I, 9; De Concil., II,19. 
 
29. Cf. S. Greg. Niss., De vita Moysis; Migne, PG 44, 385. 
 
30. Cf. Sermo 354, 1; Migne, PL 39,1563. 
 
31. Cf. Leão XIII, enc. "Sapientiae Christianae'; AAS 22(1889-90), p. 392; enc. "Satis cognitum'; 
AAS 28(1895-96), p. 710. 
 
32. AAS 29 (1896-97), p. 650.  
 
33. Cf. s. Ambrosio, De Elia et ieiun., 10, 36-37, e in Psal. 118, serm. 20, 2; Migne, PL 14, 710 e 
15,1483. 
 
34. Comentário aos Salmos, 85,5. 
 
35. S, Clem. Alex., Strom., VII, 2; Migne, PG 9, 413. 
 
36. Pio XI, enc. "Divini Redemptoris": AAS 29(1937), p. 80. 
 
37. De veritate, q. 29, a. 4 c. 
 
38. Cf. Leão XIII, "Sapientiae Christianae"; AAS 22(1889-90), p. 392.  
 
39. Cf. Leão XIII, enc. "Satis cognitum"; AAS 28 (1895-96), p. 724. 
 
40. Cf. ibidem, p. 710. 
 
41. Cf. ibidem, p. 710. 
 
42. Cf. ibidem, p. 710. 
 
43. S. Tomás, De Veritate, q. 29, a. 4 ad 3. 
 
44. Conc. Vat. I, Sess. IV, Const, dogm. Pastor aeternus de Eccl., prol. 



 
45. Conc. Vat. I, Sess. III, Const. Dei Filius de fide cath., c. 3 
 
46. Cf. Conc. Vat. I, Sess. III, const. Dei Filius de fide cath., cap 3.  
 
47. Sermo 21, 3; Migne, PL 54,192-193. 
 
48. Cf. s. Agostinho, Contra Faust., 21,8; Migne, PL 42, 392. 
 
49. Cf. Comentário aos Salmos, 17,51 e 90,2,1. 
 
50. Sermo 29; Migne, PL 57, 594. 
 
51. Cf, s. Tomás, Comm. in Ep. ad Eph., cap. 2, lect. 5.  
 
52. Cf. s. Tomás, Comm. in Ep, ad Eph., cap. l, lect. 8. 
 
53. Cf. s. Tomás, Summa theol., I, q. 43, a. 3.  
 
54. Sess. III, const. Dei Filius de fide cath., c. 4. 
 
55. Cf. enc. "Divinum illud" ; AAS 29(1896-97), p. 653. 
 
56. Cf. Didaché IX,4. 
 
57. Expos. Evan. sec. Luc., IV, 49; Migne, PL 15,1626. 
 
58. Cf. s.Tomás, Summa theol., II-II, q. 83, aa. 5 e 6.  
 
59. Cf. s. Tomás, De Veritate, q. 29, a. 4 c. 
 
60. Cf. Decret. S. Officii, 2.12.1940,  AAS 32(1940, p. 553. 
 
61. Carta enc. "Summi Pontificatus", AAS 31(1939), p. 419.  
 
62. S. Ireneo, Adv. Haer., N, 33, 7; Migne PG 7,1076. 
 
63. Cf. Pio IX, "Iam vos omnes", 13.09.1868: Act. Conc. Vat., C. L., VII,10. 
 
64. Cf. Gelásio I, Epist. XIV Migne, PL 59, 89. 
 
65. Cf. s. Agostinho, In Ioann. Ev. tract., 26, 2; Migne, PL 30,1607. 
 
66. Cf. ibidem. 
 
67. Conc. Vat. I, Const. Dei Filius de fide cath., cap. 3. 
 
68. Cf. Leão XIII, enc. "Immortale Dei", AAS 18(1885-86), pp.174-175, Cod. Iur. Can., c.1351. 
 
69. Cf. s. Agostinho, ibidem. 
 
70. Cf. Sermo 63, 6; 66, 3; Migne, PL 54, 359 e 366.  
 



71. In Ps.188, 22,30; Migne, PL 15,1521. 
 
72. Offic. da Semana santa. 
 
73. s. Tomás, Summa theol., III, q. 80, a. 1. 
 
74. Cf. Off. Sacratíssimo Coração, hino das vésp. 
 
75. Cf Pio X, enc. "Ad diem illum", AAS 36(1903-04), p. 453. 
 
 
 
 
Retirado de: http://www.paroquiapiedade.com.br 
 


