
PENITENCIARIA APOSTÓLICA 

O SACRAMENTO DA PENITÊNCIA  
EM SETE ALOCUÇÕES  

E UMA CARTA APOSTÓLICA  
DO PAPA JOÃO PAULO II  

  

PREFÁCIOS DE 1992  E DE 1996 
 DO CARDEAL ANGELO SODANO 

  

De harmonia e em continuidade dinâmica com um ponto verdadeiramente central dos ensinamentos do 
Concílio Vaticano II, que com frequência foi objecto do magistério pastoral do Papa Paulo VI, o homem 
real, na sua irrepetível singularidade, o homem criatura e, na ordem sobrenatural, filho de Deus, o 
homem glória de Deus – segundo a admirável expressão de Santo Ireneu – e para o qual Deus Uno e 
Trino é o fim último, a única e definitiva bem-aventurança, o homem que, por isso mesmo, na sua 
dignidade e no seu destino pessoal, transcende todo o mundo físico e se apresenta como fim em relação 
aos ordenamentos colectivos, é a referência constante de João Paulo II como mestre universal da Igreja.  

Mas ele fala precisamente ao homem real e do homem real: aquele que nasce sujeito à culpa original e 
tem sempre a possibilidade de pecar e que, de facto, como adulto, é acompanhado sempre duma 
realidade de pecado pessoal. Este método é o único honesto e o único verdadeiramente útil ao homem, 
na medida em que a primeira condição para se libertar de qualquer mal é reconhecer que se está sujeito a 
ele. Mas o Papa fala precisamente dum mal do qual podemos e devemos libertar-nos, graças à redenção 
operada por Jesus Cristo. E no âmbito desta «antropologia» teológica que se deve olhar para os 
ensinamentos de João Paulo II contidos nas alocuções que quis dedicar ao sacramento da Penitência, por 
ocasião das audiências reservadas à Penitenciaria Apostólica e aos padres penitenciários das Basílicas 
Patriarcais da Urbe.  

Em boa hora, graças aos cuidados da mesma Penitenciaria Apostólica e mediante a reconhecida 
gentileza editorial da «Libreria Editrice Vaticana», essas alocuções foram recolhidas num opúsculo e 
acompanhadas duma sóbria introdução.  

Pelo que me diz respeito, sinto-me honrado por apresentar esta recolha, confiante de que ela será do 
agrado dos sacerdotes, como confessores, e de todos os cristãos a quem se destinam os frutos do 
sacramento da Penitência. Nas palavras do Sumo Pontífice, todos podem ver o sacramento da 
Reconciliação como expressão máxima da caridade do Pai que perdoa; como exercício de partilha da 
paternidade espiritual do sacerdote ministro da divina misericórdia; como momento inalienável de 
intimidade com o médico divino e com o amigo das almas; como escola de verdade e como «atlética» do 
espírito; como meio privilegiado de comunhão com a Igreja. Sendo assim, formulo votos para que estas 
páginas sejam fielmente acolhidas, sabiamente assimiladas e generosamente traduzidas na realidade da 
vida cristã.  

Cidade do Vaticano, 4 de Março de 1992, Quarta-Feira de Cinzas. 



  

ANGELO Card. SODANO  
Secretário de Estado 

  

Na Quarta-Feira de Cinzas de 1992, escrevi um prefácio ao opúsculo em que a Penitenciaria Apostólica 
fazia a recolha de quatro Alocuções do Santo Padre dedicadas ao sacramento da Reconciliação. 
Sublinhava então que essas expressões do ensinamento pontifício continham uma progressiva ilustração 
da antropologia cristã: a que diz respeito ao homem real, pecador, mas redimido pela misericórdia de 
Deus e chamado à salvação eterna.  

Com iguais sentimentos, apresento agora a nova edição da responsabilidade da Penitenciaria Apostólica 
e felizmente levada a cabo pela tipografia da «Libreria Editrice Vaticana». Para além dos quatro 
documentos referidos, são publicadas três Alocuções e uma Carta do Papa João Paulo II que, numa 
lógica continuidade, alargam e aprofundam o tema do sacramento da Penitência. Dir-se-ia que, 
antecipando os ensinamentos da carta apostólica Tertio Millennio Adveniente de Novembro de 1994, ou 
retomando-os, o Santo Padre ilustra o tema perene da Igreja relativo à queda e à ressurreição, à culpa e 
ao perdão, à morte e à vida.  

Em cada um destes documentos, o Santo Padre observa em termos explícitos que tem a intenção de se 
dirigir a todos os sacerdotes do mundo. E oportuno considerar esse aspecto porque põe bem em relevo o 
carácter magisterial e o alcance pastoral dos vários textos.  

Uma razão acrescida, portanto, para os examinar com espírito de fé, para deles tirar estímulo no sentido 
de promovermos a nossa própria santificação e a santificação dos irmãos mediante o ministério da 
Reconciliação.  

Cidade do Vaticano, aos 2 de Agosto de 1996, na ocorrência da Festa de Santa Maria dos Anjos e do 

Perdão de Assis.  

ANGELO Card. SODANO  
Secretário de Estado 

 

  

INTRODUÇÃO 

As sete Alocuções e a Mensagem que João Paulo II dirigiu à Penitenciaria Apostólica e aos 
penitenciários das Basílicas Patriarcais de Roma revestem-se dum tal carácter particular que a sua 
recolha e a sua publicação constituem um verdadeiro e autêntico serviço, não só para quem, já os 
conhecendo, queira tê-los todos reunidos num só volume, como em geral para o público mais vasto dos 
sacerdotes. Neles se desenvolve efectivamente uma profunda meditação sobre o tesouro doutrinal 
relativo à Confissão, oferecendo assim um estímulo pastoral ao ministério penitenciai que, nestes 
últimos anos, como é geralmente reconhecido, sofreu uma quebra dolorosa, ligado como está também a 
uma perda da sua imagem genuína.  



Isto não quer dizer que a presente recolha se destine exclusivamente aos ministros do quarto sacramento. 
Propõe-se também, e ainda com mais razão, a um círculo de leitores mais amplo, particularmente entre 
os baptizados que tenham a intenção de se aproximar mais conscientemente do sacramento da 
Confissão, para se deixarem plasmar pela sua riqueza inesgotável.  

Estes documentos contêm indicações vivas e actualíssimas dum magistério de que já fazem parte tantas 
outras directivas decisivas para a vida da Igreja. A explícita declaração do Santo Padre em se dirigir a 
todos os sacerdotes do mundo, oportunamente evidenciada, no prefácio, pelo Eminentíssimo Cardeal 
Angelo Sodano, Secretário de Estado, garante que se trata não de uma exortação privada, mas de um 
exercício ordinário do magistério: o magistério de Pedro, fundamento visível da Igreja. O magistério 
deste pastor visível que não eclipsa o «Bom Pastor», porque não se substitui a Ele, já que o próprio Jesus 
escolheu o nome de Pedro para exprimir esta identidade subordinada, fruto da fé.(1)  

Com efeito, não estamos somente perante anotações repetidas e usuais; nestas páginas encontramos 
realmente acenos que ocorrem em outras intervenções doutrinais e pastorais, mas que assumem aqui um 
toque próprio e essencial.  

Um ensinamento insistente e vigoroso, o do Papa, que não é constituído só por palavras que ele 
pronuncia, mas também por uma presença pessoal e por uma urgência interior que, num gesto 
exemplarmente sacerdotal, o leva, na Basílica de S. Pedro, na Sexta-Feira Santa, a compartilhar com os 
confessores a alegria e a emoção do sublime, humilde e preciosíssimo ministério.(2) 

O Papa quer testemunhar que ao sacerdote, que assume com fé e com generosidade o seu lugar de 
ministro da Confissão, não faltarão consolações: a consolação de poder encontrar directamente cada um 
dos fiéis, como Jesus ao acolher Zaqueu, a samaritana, a pecadora; a consolação de poder ultra-passar a 
divisória dos corações e penetrar nas experiências mais secretas e pessoais; a consolação de dizer a 
palavra certa no momento certo: uma palavra de exortação, de paz, de misericórdia, uma palavra que 
frequentemente relança, digamos assim, nas consciências, com a graça santificante, a sensibilidade 
cristã.  

«Hoje é moda falar não já de sacramento da Confissão, mas de sacramento da Penitência. Isto pode estar 
correcto num certo sentido superficial, na medida em que o sacramento da Confissão dos primeiros 
séculos na consciência eclesial se apresentava prevalentemente sob o aspecto da penitência. Mas, uma 
vez que todos sabem que se tratava realmente e só de uma primeira semente e não de uma planta 
desenvolvida... não há nenhum motivo para abandonar a palavra tradicional». (3) 

O Papa, superando o problema terminológico, que é expressão duma complexa teologia interpretativa, 
usa as palavras: Confissão, ministério das Confissões, sacramento da Penitência, sacramento da 
Reconciliação, num mesmo contexto, aludindo ao múltiplo conteúdo e consequentemente ao múltiplo 
significado dum único e mesmo sacramento.  

«Qui vero ad sacramentum paenitentiae accedunt, veniam offensionis Deo illatae ab eius misericordia 
obtinent et simul reconciliantur cum Ecclesia, quam peccando vulneraverunt, et quae eorum conversioni 
caritate, exemplo, precibus adlaborat» (LG 11): «Aqueles que se aproximam do sacramento da 
Penitência, obtêm da misericórdia de Deus o perdão da ofensa a Ele feita e ao mesmo tempo 
reconciliam-se com a Igreja, que tinham ferido com o seu pecado, a qual, pela caridade, exemplo e 
oração, trabalha pela sua conversão» (LG 11).  



Na tarde do dia de Páscoa, Jesus aparece aos Apóstolos reunidos no Cenáculo e, na plenitude da alegria 
pascal, infunde sobre eles o Espírito Santo, associando a este dom a missão e o dever, ou seja, o poder 
de perdoar os pecados. O Senhor não hesita em conferir aos seus, apesar de homens, o poder inaudito de 
penetrar tão profundamente no destino dos pecadores. Ele tinha nascido, vivido e morrido pelos 
pecadores. Mas Jesus, mediante esse ministério, instituído no Cenáculo na tarde do dia de Páscoa, 
perdoa os pecados também hoje com um acto dotado de eficácia actual, que não é a mera comemoração, 
como alguns defendem, da satisfação oferecida «semel pro semper» (duma vez por todas) no Calvário: 
esses não se dão conta de que, assim, esvaziam a economia sacramentária e diminuem o próprio e 
infinito poder do Sacrifício Redentor, que confere virtude salvífica aos actos sacramentais; da mesma 
forma que o infinito poder de Deus Criador não só age directamente, mas confere dignidade de causa às 
criaturas. O sacramento da Penitência, no entanto, destina-se a perdoar os pecados não 
indiscriminadamente a todos os homens, mas tão só aos que mediante o Baptismo começaram a fazer 
parte, para sempre, da Igreja e são chamados a viver o seu mistério em plenitude; esses já não estão 
sozinhos no mundo, mas são como membros de um organismo cujo chefe é Cristo crucificado e 
ressuscitado, fonte de vida divina para todos os seus.  

Daí o fio condutor comum que se colhe dos documentos: o do dever dos sacerdotes e do direito dos 
baptizados, respectivamente, de prestar esse serviço e de se aproximar do sacramento da Penitência, na 
sua forma normal, que é a Confissão individual auricular. O Papa reafirma claramente o princípio 
(contido no cân. 960 do C.I.C.) segundo o qual a única maneira ordinária de o baptizado consciente de 
pecado grave se reconciliar com Deus e com a Igreja é o da Confissão individual e integral, à qual se 
segue a absolvição por parte do sacerdote.  

Com base neste dever e neste direito, relacionados entre si, nasce a recomendação aos sacerdotes de 
serem generosos, pacientes e acolhedores na sua doação ao ministério penitenciai, e emerge também a 
consideração da excelência de tal ministério, que está acima de toda e qualquer outra tarefa sacerdotal, 
com excepção da celebração da Eucaristia. Para superar a relativa crise por que passa o sacramento da 
Confissão concorre, a par de outros factores, a disponibilidade que os sacerdotes devem ter, não se 
deixando condicionar pela espectacularidade dos grandes gestos, mas procurando vencer o desânimo 
que poderá derivar do facto de os êxitos deste precioso ministério frequentemente não despertarem o 
aplauso, por não se manifestarem de maneira sensível e sensacional.  

Procuremos agora colher, numa leitura «em diagonal», alguns pontos fortes do itinerário doutrinal e 
moral percorrido por estes importantes documentos, com especial destaque para a encíclica Dives in 

misericordia (4), para a exortação apostólica Reconciliatio et Paenitentia (5) e para a carta apostólica 
Tertio Millenio Adveniente (6). Entre o primeiro e o último levanta-se, por assim dizer, um arco de 
pensamento que se baseia em dois pilares, que poderíamos indicar com duas palavras-chave: 
acolhimento e verdade. 

Mas vale a pena pôr em evidência que os primeiros sete se referem directamente e sobretudo ao dever, 
ao empenho e à caridade do sacerdote, ministro do sacramento, e que o oitavo se refere directamente e 
sobretudo ao que o penitente, que é o destinatário do sacramento, seja leigo ou sacerdote – pois também 
o sacerdote, quando se confessa, é um penitente –, deve a si mesmo, por assim dizer, e deve, antes de 
mais, à vontade salvífica do Divino Instituidor do sacramento, para que este atinja n'Ele a plena eficácia 
santificante.  

Com o termo «acolhimento», pretende-se, portanto, fazer referência a uma atitude de grande respeito 
pela pessoa humana, atitude que tem estado sempre presente na história da Igreja, mas que, nos últimos 
pontificados, se vem explicitando com particular vigor. Esta atitude está em profunda consonância com 



a sensibilidade moderna. Ela não teme o confronto com os resultados mais actualizados das ciências do 
homem, especialmente a psicologia e a sociologia, mas, pelo contrário, abre-se às mesmas com a 
segurança que lhe confere a palavra de Deus que manet in aeternum (permanece para sempre). Não se 
trata, porém, de maximizar (ou, pior ainda, substituir!) a presença e acção do homem relativamente à de 
Cristo. Com efeito, é Cristo que faz com que o penitente, através do sacerdote, se deixe libertar do 
pecado e se abra à vida nova e divina.  

É com base nesta sensibilidade que se devem ler algumas recomendações contidas na alocução de 1981: 
depois de reafirmar a necessidade da Confissão em ordem à recepção lícita e frutuosa da Eucaristia, 
centro e coração de toda a vida cristã, o Santo Padre insiste energicamente na «obrigação duma acusação 
específica do pecado» com um acto individual, mesmo depois da absolvição colectiva, e no direito do 
penitente a uma Confissão privada.  

Para evitar uma certa desafeição relativamente à Confissão frequente e à Confissão «de devoção», o 
Santo Padre reafirma o pensamento da Igreja: o sacramento da Penitência não é só «instrumento 
destinado a destruir o pecado – momento negativo – mas também um precioso exercício da virtude, 
expiação e escola insubstituível de espiritualidade, exercício altamente positivo de regeneração na alma 
do vir perfectus, in mensuram aetatis plenitudinis Christi (Ef 4,13), forma altíssima de direcção 
espiritual.  

Neste sentido, sempre que possível, ou seja, quando há no penitente pelo menos o mínimo de 
arrependimento, o perfil sancionatório dá lugar a uma orientação propositiva, em que o baptizado possa 
reencontrar e acrescentar a sua verdadeira consistência, a autêntica verdade de si mesmo, a sua pertença 
à comunidade dos santos.  

E que é necessária esta procura de identidade provam-no, nestes tempos, os dados relativos ao número 
considerável dos que recorrem às sessões psicoanalíticas e aos colóquios psicológicos, por vezes 
indicados, e não sem razão, como «o subrogado laico» da Confissão.  

Acolhimento, pois, por um lado; e, por outro, respeito pela verdade. E este o segundo pilar em que se 
apoia a reflexão do Santo Padre, especialmente no quarto documento, que considera o sacramento da 
Penitência sob o perfil do exercício da missão docente da Igreja: nele se torna claro que «a decisão do 
sacerdote de perdoar ou deixar de perdoar» o pecado não pode ser subjectiva ou arbitrária, já que o papel 
do sacerdote no sacramento da Penitência «é uma função instrumental ao serviço do Deus da verdade» 
e, portanto, «pressupõe um juízo correcto», uma «adesão à verdade revelada».  

O acolhimento da pessoa no ministério do perdão não se pode resolver com uma atitude complacente e 
muito menos conivente. A espiritualidade do fiel, de facto, a fim de retomar o seu crescimento, deve 
ancorar-se numa base sólida e objectiva: a doutrina de Cristo e da Igreja. Se os próprios sacerdotes 
confessores seguirem critérios diversos, caem na tentação, ou melhor na culpa, de «substituir-se a Cristo 
e à Igreja», favorecendo um permissivismo que atenua o sentido do pecado «até quase à negação da sua 
realidade» e expõe «ao risco da perdição» as almas de quantos a eles se confiam.  

Numa palavra, o bem da pessoa, em toda a sua riqueza, está subordinado à recuperação, por meio da 
sacramento da Confissão, da sua relação sobrenatural com Deus: relação que não é puramente 
psicológica ou sentimental, mas real e objectiva, ou seja, consubstanciada na adesão renovada à verdade 
revelada, confiada por Cristo à Igreja, «sacramento universal de salvação» (LG 48; AG 5; GS 45).  



Mas entre os polos ideais do acolhimento e da verdade desenvolvem-se também os apelos e as 
advertências presentes nas outras expressões deste Magistério pontifício sobre a Penitência.  

Na alocução de 1989 é desenvolvido de maneira particular o tema da formação do sacerdote, ministro do 
sacramento da Confissão, como o exige o seu agir in persona Christi. Nessa função ele não é só um 
«legado de Cristo», ou, por assim dizer, um encarregado de realizar o acto sacramental em seu nome: ele 
é bem mais do que isso, na medida em que, de algum modo, «atinge uma identificação mística com 
Cristo».  

Do apelo à confiança radical, concedida ao sacerdote confessor por Cristo, que instituiu o sacramento da 
Penitência, e pela Igreja, que lhe confere proximamente o poder de o administrar, derivam quer a 
correcta estima que ele deve ter de si mesmo e da sua própria missão, quer o respeito e a confiança 
profunda por parte do fiel para com ele.  

Mas, nesta sublime tarefa, o confessor não é deixado só; a alocução ilumina o conceito do agir in 

persona Christi com a consequente exigência de santidade por parte do ministro das Confissões 
(salvando-se em todo o caso e sempre a validade do sacramento); e dessa identificação mística deriva o 
dever de participar na caridade de Cristo, Sacerdote Eterno. Ora, a caridade sacerdotal é fruto do 
Espírito Santo, que ele recebe em plenitude para ser não só ontologicamente capaz, mas também 
espiritualmente idóneo para o ministério penitencial. Daí se segue, por exigência conatural, que tudo o 
que se refere ao ministério sacerdotal no sacramento da Penitência seja rodeado do maior segredo.  

Na mesma linha de pensamento se coloca o documento de 1990, em que a Confissão é considerada 
como tendo origem na caritas Christi quae urget nos; razão por que o sacerdote ministro do sacramento, 
à imitação de Cristo, deve viver para os outros, não para si, devendo inclusivamente, quando for o caso, 
aceitar o destino da vítima; o que significa, de resto, que, à parte as disposições impostas pela lei da 
Igreja, o sacerdote que, para se poupar, substitui a audição das Confissões individuais por uma arbitrária 
celebração do rito colectivo, defrauda os fiéis, privando-se a si mesmo de um mérito incomparável. A 
Confissão, além disso, é considerada na sua função de reconciliação do fiel também com a Igreja e, sob 
esse aspecto, constitui justificação e fim da norma canónica da própria Igreja em matéria penal.  

A Caridade de Cristo Sacerdote Eterno volta a aparecer à luz dum perfil especial na Alocução de 27 de 
Março de 1993, em que o Sumo Pontífice exalta o Amor do Senhor Jesus pelas almas, qual inefável 
doçura, recordando o apelativo que Dante Alighieri atribui a S. Lucas, o evangelista da Misericórdia: 
scriba mansuetudinis Christi. Desta bondade e benignidade do Redentor o Papa deduz que «a 
misericórdia é tanto maior quanto maior for a miséria moral do penitente». O Papa confia o ministério 
da Reconciliação ao «coração sacerdotal que procura, apesar da infinita distância, assemelhar-se a Cristo 
manso e humilde de coração».  

E precisamente como consequência necessária desta justiça superior, a qual promana da Caridade, o 
Papa, na Alocução de 12 de Março de 1994, reafirma a necessidade absoluta do sagrado sigilo, que o 
sacerdote confessor deve observar sobre o conteúdo da acusação sacramental, usque ad effusionem 

sanguinis (até à efusão do sangue), se for necessário. Com efeito, no seu ministério de confessor, o 
sacerdote age in persona Christi e é só a este título e só neste âmbito que ele é digno da confiança que 
lhe demonstram os penitentes, ao acusarem-se a si mesmos. Não pode de maneira nenhuma servir-se 
dessa confiança para servir os seus interesses pessoais e para responder aos presumíveis deveres para 
com a sociedade. Analogamente, o Papa recorda a reserva recíproca que os fiéis devem ao confessor, 
não tanto em virtude de qualquer norma canónica, mas muito mais por lealdade, pela nobreza de alma, 
pelo facto de o sacerdote, fiel ao segredo inviolável, estar privado de defesa humana.  



A verdade e o acolhimento voltam a aparecer na Alocução de 18 de Março de 1995, quando o Santo 
Padre apela para os sacerdotes confessores no sentido de serem sábios na atribuição das penitências 
sacramentais, que devem ser adequadas à maior ou menor virtude e força do penitente, devem ter em 
vista remediar especificamente os males produzidos pelo pecado, ser aptas a reconstruir uma 
personalidade cristamente integrada no penitente e, na medida do possível, também idóneas na forma de 
reparar socialmente – na Igreja e na convivência civil – a ordem interrompida, sendo certo que, no 
âmbito da justiça, a restituição do que indevidamente foi retirado não é «penitência», mas um dever 
independente de reparação, e a que se deve acrescentar a penitência.  

Finalmente, na Mensagem de 23 de Março de 1996, em que a atenção se desvia mais decididamente do 
confessor para o penitente, a verdade e o acolhimento caracterizam o ensinamento do Papa quando ele 
fala da realidade da acusação completa, sincera e animada pelo propósito de emenda, numa vivência 
real, depois da queda no pecado, da «verdade que nos torna livres», como prometeu Jesus no Evangelho 
de S. João. E, quanto ao pecador temeroso, ou melhor, desanimado perante a possibilidade real da 
recaída, ele acena com uma esperança vivificante: a própria dignidade natural do homem, criado por 
Deus, e a Graça sobrenatural, que opera sobre o fundamento da natureza, são um princípio indestrutível 
da sua verdadeira grandeza e garantia segura de aperfeiçoamento progressivo.  

Perante a autoridade doutrinal e a densidade humana dos documentos aqui apresentados talvez seja uma 
falta de respeito tirar qualquer conclusão.  

Esta introdução quis ser simplesmente uma pista de leitura, destinada a estimular a atenção e a favorecer 
a reflexão pessoal.  

Talvez o único ponto a merecer uma chamada de atenção do leitor seja o de mais uma vez a reflexão do 
Santo Padre – neste caso sobre um tema tão delicado como o da Confissão – atingir o homem, em todas 
as suas instâncias, na totalidade do seu ser, na transcendência do seu destino, para que não ceda de 
nenhuma maneira à tentação hoje recorrente de se fechar em si mesmo, mas, pelo contrário, se abra aos 
horizontes infinitos do amor de Deus. 

 

Notas 

1.Cf. Santo Agostinho, Sermo 76, n. 1, PL 38, 479. 

2. L'Osservatore Romano, 31.01.1981. 

3. H. V. Von Balthasar, in A. Von Speyer, La confessione, Milão 1983, p. 10. 

4. AAS 72 (1980) pp. 1177-1232. 

5. AAS 77 (1984) pp. 185-275. 

6. AAS (1995) pp. 5-41. 

*** 

  



ALOCUÇÕES E CARTA APOSTÓLICA 
 DE JOÃO PAULO II À PENITENCIARIA APOSTÓLICA 

  

O SACRAMENTO DA RECONCILIAÇÃO  
E AS CONSCIÊNCIAS CRISTÃS(*) 

-1981 - 

  

Penitenciaria Apostólica e penitenciários  

Sinto-me particularmente feliz por receber a Sagrada Penitenciaria juntamente com todos os Colégios 
dos Padres Penitenciários Menores, Ordinários e Extraordinários das Basílicas Patriarcais da Urbe.  

Enquanto agradeço ao Senhor Cardeal Penitenciário-Mor as cordiais expressões com que interpretou os 
vossos sentimentos, de todo o coração dou a todos vós as boas-vindas a esta que é a casa do Pai comum, 
esperando que este encontro de fé e de recíproca caridade seja para todos nós, que nele participamos, 
uma eficaz hora de graça.  

A satisfação que esta audiência me dá tem ainda mais significado pelo facto de acontecer numa altura 
em que na Igreja se está a ler e a aprofundar a encíclica Dives in misericordia: sob diversos aspectos, 
entre si complementares, a vossa missão é dedicada ao exercício do ministério da misericórdia divina; a 
Penitenciaria, além disso, tem uma parte de extrema delicadeza e de não pouca importância ao ajudar o 
Papa na sua missão de detentor das chaves e no poder de desligar e de ligar. As suas atribuições 
abrangem a Igreja em toda a sua catolicidade, sem limitações de rito ou de território. Os padres 
penitenciários, mercê da diversidade de países de que são oriundos, mercê da multiplicidade de línguas 
em que se exprimem, e porque de facto a eles se dirigem com confiança eclesiásticos e fiéis leigos de 
todo o mundo, quando vêm «videre Petrum» (Gl 1, 18), representam efectivamente o ministério da 
Reconciliação que, por impulso do Espírito Santo, como no Pentecostes, se exerce nos «homens 
piedosos provenientes de todas as nações que há debaixo do céu» (Act 2, 5).  

Da Sagrada Penitenciaria vale-se o Papa para ir ao encontro dos problemas e dificuldades, que os fiéis 
sentem e sofrem no íntimo das suas consciências. Esta tarefa é característica da Sagrada Penitenciaria: 
de facto, enquanto outros Dicastérios da Santa Sé actuam em temas de índole espiritual, desde que estes 
sejam objecto de procedimento externo, ela trata dos temas que são relativos ao foro íntimo da relação 
única, misteriosa e digna do maior respeito, que as almas têm individualmente, com Deus, seu Criador, 
Senhor, Redentor e Último Fim. Daqui e por isso o altíssimo e inviolável segredo que preside à 
actividade do Tribunal da Sagrada Penitenciaria, quer se trate da absolvição de censuras reservadas à 
Santa Sé, quer das soluções a dar às dúvidas de consciência, muitas vezes angustiadas, bem como de 
equitativos e caridosos ajustes de deveres de religião ou de justiça.  

É-me grato recordar como a Sagrada Penitenciaria, além da graça de estado com a qual o Senhor socorre 
quem na Igreja exerce uma tarefa institucional, goza, nesta discreta obra de cura e de formação das 
consciências, do crédito de mais de seis séculos de uma apurada experiência e também de contribuições 
doutrinais, que lhe provieram e provêm de peritos Teólogos e Canonistas.  



Sagradas indulgências  

Em estreita conexão com esta missão, há uma outra confiada à Sagrada Penitenciaria, qual é a de 
«moderar» a concessão e o uso das Sagradas Indulgências em toda a Igreja. A propósito disto quero 
recordar que o amor, sobrenaturalmente entendido, pelas Indulgências, conexas como estão com a 
certeza do pecado e do sacramento da Reconciliação, com a fé no além, especialmente no Purgatório, 
com a reversibilidade dos méritos do Corpo Místico, ou seja com a Comunhão dos Santos, é uma 
evidente carteira de autêntica catolicidade. É-me grato dizer ao Cardeal Penitenciário-Mor, aos Prelados 
e aos Oficiais da Sagrada Penitenciaria, que tenho confiança no vosso trabalho e que vos sou grato pelo 
auxílio prestado ao meu apostólico ministério; e gosto de repetir a vosso respeito o encorajamento, 
manifestado outras vezes a toda a Cúria Romana: detrás e por cima dos papéis, continuai a ver as almas, 
o mistério de cada alma, para cuja salvação o Senhor quer a mediação de outras almas e de toda a Igreja 
no seu conjunto hierárquico.  

Os Padres Penitenciários das Basílicas Patriarcais – como se sabe, os Franciscanos Conventuais em São 
Pedro, os Frades Menores em São João de Latrão, os Dominicanos em Santa Maria Maior, os 
Beneditinos em São Paulo, como Penitenciários Ordinários, e além disso como Penitenciários 
Extraordinários, os membros de outras beneméritas Famílias Religiosas, em São Pedro, e os das 
respectivas Famílias dos Ordinários nas outras três Basílicas – têm o «pondus diei et aestum» (cf. Mt 20, 
12) de ouvir por longas horas, todos os dias, e especialmente nos dias festivos, as confissões 
sacramentais.  

Confissão auricular  

A Santa Sé, com a constituição dos Colégios dos Penitenciários e com normas particulares que vos 
isentam de práticas habituais ou «ex lege» das respectivas Famílias Religiosas, convida-vos a dedicar a 
totalidade do vosso ministério às confissões, julgando demonstrar assim a singularíssima veneração que 
dedica ao sacramento da Penitência e, especialmente, à forma que lhe é mais característica, isto é a da 
confissão auricular. Aproveito para recordar a alegria e emoção que tive, na passada Sexta-Feira Santa, 
ao descer a Basílica de São Pedro para compartilhar convosco o alto mas também humilde e 
preciosíssimo ministério que exerceis na Igreja.  

É meu desejo pedir aos padres penitenciários e igualmente a todos os sacerdotes do mundo: dedicai-vos, 
mesmo se à custa de sacrifício, à administração do sacramento da Reconciliação, e tende a certeza que 
ele, mais e melhor que qualquer perspicácia humana, técnica psicológica ou expediente didáctico e 
sociológico, forma as consciências cristãs; no sacramento da Penitência quem actua de facto é Deus 
«dives in misericordia» (cf. Ef 2, 4). E tende presente que vigora ainda e vigorará para sempre na Igreja 
o ensinamento do Concílio de Trento a respeito da necessidade da confissão completa dos pecados 
mortais (1); vigora e vigorará sempre na Igreja a norma inculcada por São Paulo e pelo mesmo Concílio 
de Trento, pela qual para a digna recepção da Eucaristia se deve proceder antes à confissão dos pecados, 
quando alguém está consciente de pecado mortal (2).  

Absolvição colectiva  

Ao renovar este ensinamento e estas recomendações, não se pretende decerto ignorar que a Igreja 
recentemente (3), por graves razões pastorais e sob precisas e indispensáveis normas, que visam facilitar 
o bem supremo da graça a um número maior de almas, instituiu o uso da absolvição colectiva. Mas 
quero chamar de novo a atenção para a escrupulosa observância das condições citadas, e reafirmar que, 
em caso de pecado mortal, mesmo depois da absolvição colectiva, continua a ser obrigatória a específica 



acusação sacramental do pecado e confirmar que, em qualquer caso, os fiéis têm direito à própria 
confissão particular.  

A este propósito lembro que a sociedade moderna é, com razão, ciosa dos direitos inalienáveis da 
pessoa: como é então que precisamente naquela que é a mais misteriosa e sagrada esfera da 
personalidade, na qual se vive a relação com Deus, se haveria de negar à pessoa humana, a um fiel, 
quem quer que ele seja, o direito de um colóquio pessoal, único, com Deus, face a face com o ministro 
consagrado? Porque se haveria de privar cada fiel que vale «qua talis» diante de Deus da alegria íntima e 
muito pessoal deste singular fruto da Graça?  

Confissão, instrumento de santidade  

Quereria ainda acrescentar que o sacramento da Penitência, por tudo o que comporta de salutar exercício 
de humildade e sinceridade, pela fé que professa «in actu exercito» na mediação da Igreja, pela 
esperança que inclui, pela diligente análise da consciência que exige, é não só um instrumento destinado 
a destruir o pecado – momento negativo – mas também um precioso exercício da virtude, de expiação 
em si mesmo, escola insubstituível de espiritualidade, trabalho altamente positivo e intenso de 
regeneração nas almas do «vir perfectus», «in mensuram aetatis plenitudinis Christi» (cf. Ef 4, 13). 
Neste sentido a confissão bem compreendida e já por si mesma uma forma altíssima de direcção 
espiritual.  

Precisamente por estas razões, o âmbito de utilização do sacramento da Reconciliação não pode reduzir-
se apenas às situações de pecado grave: afora as considerações de ordem dogmática que poderiam ser 
feitas a este respeito, recordamos que a confissão periodicamente renovada, assim chamada «de 
devoção», acompanhou sempre na Igreja a ascensão à santidade.  

É-me grato concluir recordando a mim mesmo, a vós, padres penitenciários, e a todos os sacerdotes, que 
o apostolado da confissão encerra em si mesmo uma grande recompensa: o facto de ter restituído a uma 
alma a graça divina não pode deixar de causar no sacerdote uma alegria inefável. E não pode deixar de o 
animar a mais humilde esperança de que o Senhor, ao terminar a sua jornada terrena, lhe abrirá os 
caminhos da vida: «Qui ad iustitiam erudierint muitos, quasi stellae in perpetuas aeternitates» (Dn 12, 
3).  

Ao invocar sobre as vossas pessoas e sobre o vosso meritório ministério a abundância das graças 
divinas, concedo-vos de coração a propiciadora Bênção Apostólica, sinal da minha constante 
benevolência. 

 

Notas 

(*) «L'Osservatore Romano», 31.01.1981. 

1. Concílio de Trento, Sess. XIV, cap. 5, can. 7 (DS, 1678-1683; 1707). 

2. Concílio de Trento, Sess. XIII, cap. 7, can 11 (DS, 1647-1661). 

3. Cf. AAS 64 (1972) pp. 510-514. 



*** 

  

O SERVIÇO DA CONFISSÃO, DEVER DOS SACERDOTES (*) 

-1989- 

Serviço dos penitenciários  

De bom grado e com íntima alegria acolho-vos em Audiência especial, caríssimos Prelados e Oficiais da 
Penitenciaria Apostólica, juntamente com todos vós, membros Ordinários e Extraordinários dos Padres 
Penitenciários das Basílicas Patriarcais de Roma, Ordinários e Extraordinários. Ao dirigir a minha 
saudação fraterna a Vossa Eminência, Senhor Cardeal Penitenciário-Mor, e ao agradecer-lhe a deferente 
homenagem, desejo exprimir imediatamente o meu agradecimento paterno aos Frades Menores 
Conventuais, que prestam serviço na Basílica Vaticana, aos Frades Menores, que são Penitenciários da 
Basílica Lateranense, aos Frades Pregadores da Basílica de Santa Maria Maior, aos Beneditinos de 
Monte Cassino da Basílica de São Paulo, e também a todas as outras Famílias Religiosas, que põem à 
disposição os seus membros como Penitenciários Extraordinários na Basílica Vaticana, que, pelo 
singular afluxo de fiéis, tem maior necessidade de confessores.  

Dever dos sacerdotes  

Já na minha alocução do dia 30 de Janeiro de 1981, à Penitenciaria e aos penitenciários, ressaltei o dever 
proeminente dos sacerdotes de se dedicarem com toda a generosidade ao ministério das confissões: 
dever a que corresponde o íntimo e inalienável direito dos fiéis. Três anos após aquele encontro, foi 
publicada a exortação apostólica Reconciliatio et Paenitentia, que trata amplamente do tema.  

Aproveito esta ocasião para recomendar vivamente, aos sacerdotes do mundo inteiro que estudem com 
empenho, mas sobretudo que abracem com coração apostólico, as indicações desse Documento, que 
reflecte as ânsias e as esperanças da Igreja.  

Formação dos confessores  

No presente encontro, quero, antes de mais, salientar a formação do ministro do sacramento da 

Penitência. Como se sabe, a reflexão teológica esclareceu que, no sacramento da Penitência, o ministro 
age «in persona Christi». Isto confere-lhe uma dignidade singular (que é também um empenho moral e 
deve ser uma sentida urgência do seu espírito), conforme as admiráveis palavras de São Paulo: «Pro 
Christo... legatione fungimur tanquam Deo exhortante per nos: obsecramus pro Christo, reconciliamini 
Deo» (2 Cor 5, 20).  

Quereria antes dizer que, ao perdoar os pecados, o sacerdote vai de certo modo para além do já sublime 
ofício de embaixador de Cristo: ele quase alcança uma identificação mística com Cristo. O Concílio 
Vaticano II ensina, na constituição pastoral Gaudium et Spes (n. 22), que o Filho de Deus encarnado 
«humanis manibus opus fecit, humana mente cogitavit, humana voluntate egit, humano corde dilexit». 
Esta operação humana de Cristo Redentor, de maneira particular quando «humano corde diligit», deve 
ser hoje ministrada de modo muito especial pela humanidade do sacerdote confessor. E toca-se aqui o 
inefável mistério de Deus!  



A Jesus, que é Deus feito homem, o Pai confiou todo o juízo e todo o perdão: «Filius quos vult vivificat. 
Neque enim Pater iudicat quemquam, sed iudicium omne dedit Filio... Qui verbum meum audit... habet 
vitam aeternam et in iudicium non venit, sed transiit a morte in vitam» (Jo 5, 21-24); e na mesma noite 
da Ressurreição, aparecendo aos Apóstolos, Jesus confiou-lhes a sua missão, dizendo: «Pax vobis! Sicut 
misit me Pater, et ego mitto vos». E o Evangelho continua: «Haec cum dixisset, insufflavit, et dixit eis: 
Accipite Spiritum Sanctum: quorum remiseritis peccata, remittuntur eis; et quorum retinueritis, retenta 
sunt» (Jo 20, 21-23). Poderia dizer-se que a efusão do Espírito Santo, que mais tarde havia de acontecer 
sobre toda a comunidade nascida no Pentecostes, foi por Jesus antecipada sobre os Apóstolos, 
precisamente em relação ao ministério da remissão dos pecados. Deste modo, nós sacerdotes, ao 
distribuirmos aos fiéis a graça e o perdão no sacramento da Penitência, realizamos o acto mais sublime 
do nosso sacerdócio – depois da celebração da Eucaristia – e nele realiza-mos, por assim dizer, o fim 
mesmo da Encarnação: «Ipse enim salvum faciet populum suum a peccatis eorum» (Mt 1, 21).  

Serviço privilegiado  

Ao considerar a divina excelência do sacramento da Penitência, que, pode dizer-se, reflecte de certo 
modo sobre o ministro o fulgor da divindade – vêm à mente as palavras inspiradas do Salmo 81(82) v. 6, 
citadas pelo próprio Jesus, «Ego dixi "dii estis"» (Jo 10, 34) – compreende-se a razão por que a Igreja 
rodeou sempre o exercício do ministério da Penitência e da Reconciliação de cautelas especiais e da 
máxima reserva.  

Quero, pois, exortar afectuosamente todos os sacerdotes – ancorados numa inviolável fidelidade à 
oração pessoal, na qual hão-de obter as luzes e a generosidade necessárias para expiarem as próprias 
faltas e as dos seus penitentes – a reservarem na hierarquia das suas tarefas um papel privilegiado ao 
serviço silencioso, e humanamente nem sempre gratificante, da Confissão. E recordo que, com o 
sacramento da Penitência, os confessores não só apagam os pecados, como devem também conduzir os 
penitentes pelo caminho da santidade, exercendo sobre eles, de maneira convincente, um magistério 
ligado à sua missão canónica. 

Serviço empenhativo  

Estas mesmas considerações justificam a preocupação da Santa Sé por que, nas Basílicas Patriarcais de 
Roma, o ministério da Penitência e da Reconciliação seja desempenhado por sacerdotes que se 
distingam pela doutrina, zelo e santidade de vida; e por que essa preocupação promova, além disso, com 
actualizações periódicas, a sua preparação especial em relação aos problemas, com frequência graves e 
delicados, que fiéis de todo o mundo submetem às chaves de Pedro. Ao agradecer-lhes o empenho com 
que cumprem a sua missão, digo aos penitenciários que continuem com sabedoria, amabilidade e 
incansável paciência a sua dedicação ao confessionário, conscientes do bem que hão-de proporcionar às 
almas e do mérito que terão, por isso mesmo, junto do Senhor.  

Quero, por fim, deixar uma palavra de particular apreço à Penitenciaria Apostólica, que não só provê a 
quanto eu disse a respeito da pastoral da Penitência nas Basílicas Patriarcais, mas é instrumento do 
poder das chaves para a solução de angústias íntimas, para a recuperação das mais profundas esperanças 
e necessidades mais radicais da consciência humana. O seu múnus, como aliás o nome indica, põe-se 
como guia, integrando poderes e resolvendo dúvidas, em proveito dos confessores e, por meio deles, dos 
fiéis, nos casos mais graves: esta é a sua tarefa, esta é a sua dignidade.  

Sobre todos apraza ao Senhor derramar a abundância dos seus dons, em penhor dos quais, de coração, 
concedo uma especial Bênção Apostólica. 



(*) «L'Osservatore Romano», 20.03.1989. 

  

*** 

O SENTIDO PASCAL DA PENITÊNCIA (*) 

-1990- 

Dedicação constante e paciente  

Sede bem-vindos à casa do Pai! Recebei e transmiti a minha saudação aos vossos co-diocesanos, ou 
irmãos de hábito nas respectivas famílias religiosas. Como Bispo de Roma, e Sucessor de Pedro, sinto a 
necessidade de vos recordar, a vós sacerdotes, bem como a vós que vos aprestais a receber dentro em 
breve o presbiterado, o principal dever de vos dedicardes, constante e pacientemente, ao ministério da 
Penitência, da Reconciliação e da paz. Deus, com efeito, «Reconciliavit nos sibi per Christum et dedit 
nobis ministerium reconciliationis... pro Christo ergo legatione fungimur tamquam Deo exhortante per 
nos: obsecramus pro Christo, reconciliamini Deo» (2 Cor 5, 18-20).  

Dedicação total  

A fonte divina do perdão, que é para nós a raiz vigorosa da qual deriva a força perseverante para nos 
dedicarmos ao ministério do sacramento da Penitência, e à «Caritas Christi»: a saber, o amor d'Aquele 
que «pro omnibus mortuus est, ut et qui vivunt, iam non sibi vivant, sed ei, qui pro ipsis mortuus est et 
resurrexit» (2 Cor 5, 15-16).  

O sacerdote é assim chamado a restituir aos mortos no espírito a vida divina. Sacerdote e hóstia, com 
Jesus Sacerdote e Hóstia na Eucaristia, ele deve de igual modo ser vítima imolada e penhor de 
ressurreição, quando escuta as confissões sacramentais. Pela imposição das mãos por parte do Bispo 
ordinário, todo o presbítero é consagrado e totalmente oferecido ao seu ministério em prol das almas a 
ele confiadas. E dado que esta oferta corresponde a um verdadeiro e fundamental direito dos fiéis, torna-
se oportuno a respeito disso quanto eu disse aos padres penitenciários das Basílicas Patriarcais da Urbe 
no discurso do dia 31 de Janeiro de 1981: «Lembro que a sociedade moderna é, com razão, ciosa dos 
direitos inalienáveis da pessoa: como é então que precisamente naquela que é a mais misteriosa e 
sagrada esfera da personalidade, na qual se vive a relação com Deus, se haveria de negar à pessoa 
humana, a um fiel, quem quer que ele seja, o direito de um colóquio pessoal, único, com Deus, face a 
face com o ministro consagrado? Porque se haveria de privar cada fiel que vale "qua talis" diante de 
Deus da alegria íntima e muito pessoal deste singular fruto da Graça?» (1). Na Confissão colectiva o 
sacerdote poupa, sem dúvida, esforços físicos e talvez também psicológicos, mas, quando infringe a 
norma gravemente obrigatória da Igreja nesta matéria, ele defrauda o fiel e priva-se a si mesmo do 
mérito da dedicação, que é testemunho do valor de cada uma das almas remidas. Toda a alma merece 
tempo, atenção, generosidade, não só no contexto comunitário, mas também, e sob o aspecto teológico 
dir-se-ia sobretudo, em si mesma, na sua incomunicável identidade e dignidade pessoal, e na delicada 
reserva do colóquio individual e secreto.  

Sacramento da Reconciliação  



Na Confissão sacramental, seguida pela absolvição, a pessoa é reconciliada com Deus e com a Igreja: é 
sobre este último elemento em particular que versa a disciplina canónica relativa ao sacramento da 
Penitência e, em geral, ao foro íntimo, matéria da qual vos ocupais nos encontros com a Penitenciaria 
Apostólica. Exorto-vos a considerar atentamente que a disciplina canónica relativa às censuras, às 
irregularidades e a outras determinações de índole penal ou cautelar, não é o resultado de um legalismo 
formalista: pelo contrário, é um exercício de misericórdia para com os penitentes, para os curar no 
espírito e por isso as censuras são chamadas medicinais.  

A privação, de facto, de bens sagrados pode ser estímulo para o arrependimento e para a conversão; é 
uma advertência ao fiel tentado, é magistério de respeito e de culto amoroso pela herança espiritual que 
nos foi deixada pelo Senhor, o Qual nos fez dom da Igreja e, nela, dos Sacramentos. Não é por acaso que 
a Penitenciaria Apostólica, emanando um documento destinado aos confessores, se exprime deste modo: 
«Suprema Ecclesiae bona ita ipsi Ecclesiae cordi debent esse et sunt, ut non modo iugiter de illis tradatur 
doctrina et circa ea iugiter exerceatur pastoralis sollicitudo, sed etiam iuridica adhibeatur tutela, eo vel 
maxime quia in illis bonis stat, et illis spretis vel iniuria affectis patitur mystica Ecclesiae com munio».  

Sacramento da Ressurreição  

Na iminência da Santa Páscoa, é belo recordar o sentido pascal da nossa caridade, exercida mediante a 
celebração do sacramento da Penitência: nela se renova a ressurreição espiritual dos nossos irmãos, e por 
isso é digno e justo «gaudere... quia frater tuus hic mortuus erat et revixit, perierat et inventus est» (Lc 
15, 32). Na encíclica Dives in misericordia expressei aquilo a que se poderia chamar a teologia do 
perdão: dela deriva o carácter pascal do sacramento da Reconciliação: «Paschale ideo mysterium culmen 
huius revelationis et exsecutionis est misericordiae, quae hominem potest iustum facere, iustitiamque 
ipsam reficere» (n. 7).  

Com estes sentimentos vos confio à Virgem Santíssima, Mãe do Redentor e Mãe da Igreja, refúgio dos 
pecadores, e com benevolência paterna vos concedo a Bênção Apostólica. 

(*) «L'Osservatore Romano», 31.03.1990. 

*** 

  

O SACRAMENTO DA RECONCILIAÇÃO:  
MAGISTÉRIO DE VERDADE (*) 

-1992- 

Poder das chaves  

É-me grato receber-vos hoje, para vos exprimir, primeiro que tudo, reconhecimento pelo trabalho 
incansável e reservado que, em aplicação das normas e dos critérios estabelecidos pelos Pontífices 
Romanos, realizais neste Dicastério para o bem das almas, em matéria que diz respeito ao foro íntimo da 
consciência.  

Agradeço ao Eminentíssimo Penitenciário-Mor, Cardeal William Baum, as palavras que me dirigiu.  



Ao saudar-vos, saúdo também os Penitenciários das Basílicas Patriarcais da Urbe, agradecendo a sua 
presença assídua no confessionário em benefício de tantos fiéis.  

A vossa presença demonstra a importância do sacramento da Reconciliação, meio de salvação e de 
santificação, instituído por Nosso Senhor Jesus Cristo e confiado à Igreja, a qual é também, e de modo 
especial em relação à Eucaristia, a Igreja do juízo e do perdão.  

Tomando como tema as chaves cruzadas que adornam o Palácio Apostólico do Vaticano, saliento que o 
ministério de Pedro pode sintetizar-se na expressão do Evangelho de Mateus «Tibi dabo claves regni 
caelorum» (Mt 16, 19), qual «potestas clavium». A noção evangélica das chaves não só inclui o poder 
jurisdicional, mas também a autoridade magisterial. Ora, o poder das chaves, conferido a Pedro, na sua 
plenitude, estende-se em variada medida, em relação à posição hierárquica e aos ofícios desempenhados 
na Igreja, a todos os sacerdotes; mas o ofício da remissão dos pecados, exercido no sacramento da 
Penitência, está precisamente contido na «potestas clavium».  

É pois certo que o sacerdote, ao administrar o sacramento da Penitência, exerce também uma tarefa de 
magistério eclesial.  

Pedagogia sobrenatural  

Nos meus anteriores encontros com a Penitenciaria e com os Padres Penitenciários, pus em relevo outros 
aspectos do mesmo Sacramento. No de 1981 salientava que «o sacramento da Reconciliação forma as 
consciências cristãs» e reafirmava que «os fiéis têm direito à sua confissão particular»; no encontro de 
1989 convidava insistentemente os sacerdotes a reservarem «na hierarquia das suas tarefas um papel 
privilegiado ao serviço da confissão» e no do ano passado pus em destaque «o sentido pascal da 
Penitência: nela se renova a ressurreição espiritual».  

O sacramento da Reconciliação, de facto, «secunda tabula salutis post baptismum», em relação com o 
seu carácter baptismal, renova ou aperfeiçoa a inserção dos fiéis no mistério pascal de Cristo, novo 
Adão, do qual deriva no homem remido o restabelecimento, melhor, o aperfeiçoamento da justiça 
original: «O primeiro homem, Adão, foi feito alma vivente; o último Adão é um espírito dador de vida» 
(1 Cor 15, 45), e, nela, o conhecimento pleno da verdade.  

Mas se o sacramento da Penitência, agindo «ex opere operato», infunde, ou aperfeiçoa, o hábito da fé e 
os inerentes dons do Espírito Santo, cabe à obra pessoal do ministro explicitar os conteúdos da verdade, 
com particular referência aos que dizem respeito à ordem moral. Esta função de sobrenatural pedagogia 
já tinha sido afirmada relativamente ao sacerdócio figura do Antigo Testamento: «A doutrina da verdade 
estava na sua boca... e afastou muitos do mal. Porque os lábios dos sacerdotes serão os guardas da 
ciência, e da sua boca há-de sair a doutrina, pois ele (o sacerdote) é o mensageiro do Senhor dos 
exércitos» (MI 2, 6-7) e paralelamente tinha ecoado a terrível condenação do Senhor, para os sacerdotes 
culpados de não terem cumprido o ofício do magistério da verdade: «Mas vós desviastes-vos do 
caminho recto, fizestes tropeçar muitos na lei... Por isso, também Eu vos tornei desprezíveis... porque 
não guardastes os meus mandamentos e fizestes acepção de pessoas na aplicação da minha lei» (Ibid. 8, 
8).  

Mas, das palavras de Jesus, que enunciam o poder de perdoar os pecados no sacramento da Penitência, 
resulta com toda a evidência que o acto sacramental está intrinsecamente ligado a um juízo, por isso 
mesmo a um magistério de verdade: «Accipite Spiritum Sanctum: quorum remiseritis peccata, remittum 
tur eis; quorum retinueritis retenta sunt» (Jo 20, 23). Na realidade, o Espírito Santo é «Spiritus veritatis» 



que «deducet vos in omnem veritatem» (Jo 16, 13), e a decisão do sacerdote de perdoar ou não perdoar, 
não podendo ser arbitrária, porque é função instrumental ao serviço do Deus da verdade, pressupõe um 
recto juízo. (Cf. Concílio de Trento, Sess. XIV, capp. 5-6 (DS, 1679, 1685, 1709).)  

Fidelidade a Cristo e à Igreja  

Na exortação apostólica Reconciliatio et paenitentia, as palavras do Evangelho de Marcos «Paenitemini 
et credite evangelio» (Mc 1, 15), citadas desde o início do documento, recordam o conceito da intrínseca 
conexão entre a verdade do Sacramento e a adesão à verdade revelada.  

É evidente, além disso, que a função do juiz das consciências se baseia no poder das chaves, que, como 
tal, pertence à própria Igreja: «Quaecumque alligaveritis super terram, erunt ligada et in caelo, et 
quaecumque solveritis super terram, erunt soluta et in caelo» (Mt 18, 8).  

Com efeito, na citada exortação apostólica, no número 12, observava que a «missão reconciliadora é 
própria de toda a Igreja», e acrescentava que ao cumpri-la a Igreja desempenha uma tarefa magisterial: 
«Discípula do único Mestre Jesus Cristo, a Igreja, por sua vez, como Mãe e Mestra, não se cansa de 
propor aos homens a reconciliação e não hesita em denunciar a maldade do pecado, em proclamar a 
necessidade da conversão».  

Mais adiante, no número 29, referindo-me em particular ao sacerdote ministro do sacramento da 
Penitência, escrevia: «Como no altar onde celebra a Eucaristia e como em cada um dos Sacramentos, o 
sacerdote, ministro da Penitência, age "in persona Christi". O mesmo Cristo, por ele tornado presente e 
por meio do qual o mistério da remissão dos pecados actua, é Aquele que aparece como irmão do 
homem, pontífice misericordioso... pastor... médico... mestre único que ensina a verdade e indica os 
caminhos de Deus, juiz dos vivos e dos mortos, que julga segundo a verdade e não segundo as 
aparências».  

Daqui a ineludível consequência de que o sacerdote, no ministério da Penitência, deve enunciar não as 
suas opiniões particulares, mas a doutrina de Cristo e da Igreja. Enunciar opiniões pessoais em contraste 
com o Magistério da Igreja, quer seja solene quer ordinário, é, por conseguinte, não só trair as almas, 
expondo-as a perigos espirituais gravíssimos e fazendo-lhes sofrer um angustiante tormento interior, 
mas é contradizer, no seu próprio núcleo essencial, o ministério sacerdotal. 

Fidelidade à missão da Igreja  

Ao recordar esta verdade e esta gravíssima responsabilidade, sei bem que muitíssimos sacerdotes, fiéis 
ao seu ministério, realizam no confessionário a divina missão da Igreja: «Euntes ergo docete omnes 
gentes... docentes eos servare omnia quaecumque mandavi vobis» (Mt 28, 19-20) e oferecem deste 
modo às almas o caminho da salvação: «Qui crediderit... salvus erit» (Mc 16, 16).  

Certamente todos vós tendes como critério doutrinal e pastoral o ensinamento da Sé de Pedro. Por 
conseguinte, por vós elevo a minha prece de agradecimento a Deus: de facto, vós, sacerdotes, sois, e vós 
próximos candidatos ao sacerdócio, sereis, operadores de verdade e de santidade, fiéis dispensadores dos 
mistérios de Deus.  

Com estes sentimentos, a vós e a quantos em toda a Igreja se dedicam dignamente ao ministério da 
Reconciliação sacramental, concedo de coração a Bênção Apostólica. 



(*) «L'Osservatore Romano», 21.03.1992 

***. 

  

O CORAÇÃO DO CONFESSOR:  
IMAGEM DA MANSIDÃO DE CRISTO(*) 

-1993- 

Dá-me muita satisfação a vossa presença nesta casa que é e que deveis considerar paterna, Senhor 
Cardeal Penitenciário-Mor, Prelados e Oficiais da Penitenciaria, Padres Penitenciários Ordinários e 
Extraordinários das Basílicas Patriarcais da Urbe, e vós, caros alunos, ordenados recentemente ou que 
em breve recebereis a Ordenação.  

Os confessores unidos com a Sé de Pedro  

A satisfação advém quer da vossa afectuosa união com o Sucessor de Pedro que, aqui e agora, se torna 
quase palpável, quer da vossa especial condição de Penitenciários, enquanto dedicais o vosso empenho 
ministerial de modo privilegiado ao sacramento da Penitência, ou então de sacerdotes no início dos seus 
cuidados pastorais, ou ainda de candidatos ao sacerdócio, os quais, antes de assumir o particular ofício 
que a Providência, mediante a voz dos superiores hierárquicos, vos atribuirá na Igreja, com a frequência 
ao curso sobre o foro interno realizado pela Penitenciaria Apostólica, entendestes aprofundar a vossa 
preparação, em ordem ao serviço das almas na remissão dos pecados. A esta satisfação está ligada a 
gratidão ao Senhor, porque Ele, no vosso empenho e na vossa diligência, torna evidente que continua a 
suscitar para o seu Povo ministros de perdão e de reconciliação. 

O Ordo Paenitentiae, hoje em vigor, assim exprime, na fórmula da absolvição, as grandes realidades em 
que se dá o retorno do homem pecador a Deus e se restabelece a sua ordem interior: «Deus Pai de 

misericórdia... te conceda, mediante o ministério da Igreja, o perdão e a paz». Pois bem, o sacramento 
da Penitência – ministério da Igreja – produz o perdão de Deus, enquanto actua por virtude divina, 
quaisquer que sejam o mérito ou o demérito pessoal e as qualidades humanas do ministro: a este 
propósito (para todos os sacramentos e não só para o da Penitência) o Catecismo da Igreja Católica 
ensina: «Os sacramentos conferem a graça que significam. São eficazes, porque é o próprio Cristo que 
actua neles: é Ele que baptiza, é Ele que age nos seus sacramentos, para comunicar a graça que o 
sacramento significa. O Pai atende sempre a oração da Igreja do seu Filho» (n. 1127); «E este o 
significado da afirmação da Igreja: os sacramentos agem ex opere operato» (n. 1128).  

A paz restituída  

Sem dúvida, a paz anunciada pela fórmula sacramental, paz sobrenatural e que, portanto «exsuperat 

omnem sensum» (Fl 4, 7), deriva também ela da alma «ex opere operato»; mas, nos limites em que isto é 
possível, tendo em vista a sua transcendência sobrenatural, a percepção gratificante desta paz por parte 
do sujeito do sacramento depende também, em grande medida, da santidade pessoal do sacerdote, 
ministro do sacramento da Penitência, da sua sabedoria cultivada no estudo, da sua sensibilidade 
psicológica, da sua humanidade acolhedora: ele, com efeito, encoraja a perseverança na graça restituída 
e alimenta a confiança na possibilidade da salvação, estimula à humilde gratidão para com o Senhor, e 



ajuda (salvo em casos patológicos ou nos limites da normalidade) a reconstruir o equilíbrio da 
consciência e a sanidade do espírito.  

Nas minhas alocuções anteriores, falei prevalentemente de aspectos dogmáticos, morais e canónicos do 
sacramento da Penitência: elas foram recolhidas em volume e acompanhadas de um comentário sintético 
sob os cuidados da Penitenciaria Apostólica; conforta-me saber que tiveram ampla difusão, e espero que 
ajudem à almejada retoma do uso frequente do sacramento da Penitência.  

Considerando agora em concreto a administração do sacramento do perdão, gostaria de me deter nos 
mencionados aspectos de santidade, sensibilidade psicológica e humanidade acolhedora do ministro.  

Santos e santificadores  

O confessor deve empenhar-se ao máximo, a fim de que, ao lado do efeito essencial, que o «opus 
operatum» sempre produz, supostas as condições de validade, se produzam também em favor do 
penitente, no mistério da Comunhão dos Santos, os frutos da sua santidade pessoal: por virtude da 
intercessão junto do Senhor, pela força arrebatadora do exemplo, pela oferta que o sacerdote santo faz 
das suas expiações em provei-to do penitente. Trata-se de coisas bem evidentes. Mas insisto: que a 
caridade faça com que o vosso ministério nunca seja «nudum ministerium» penitencial mas um dom 
paterno e fraterno, acompanhado da vossa oração e do vosso sacrifício pelas almas, que o Senhor põe no 
vosso caminho: «Por vossa causa... completo na minha carne o que falta aos sofrimentos de Cristo pelo 

seu Corpo, que é a Igreja» (Cl 1, 24). Deste modo, o exercício do ministério é santo e é instrumento de 
santificação para o próprio ministro.  

Ao sacerdote confessor incumbe o dever grave de possuir doutrina moral e canónica adequada, pelo 
menos aos «communiter contingentia», ou seja, ao comportamento humano no comum dos casos, tendo 
em conta, de modo particuliar, as condições gerais do «ethos» socialmente dominante. Digo pelo menos, 
mas acrescento imediatamente que essa preparação doutrinal deve sempre aumentar e consolidar-se, 
com base nos grandes princípios dogmáticos e morais, que permitem resolver de maneira católica, 
também as situações problemáticas que se apresentam às consciências, na incessante evolução cultural, 
técnica, económica e outras da história humana. Também aqui, o Catecismo da Igreja Católica é 
paradigmático: ele propõe de maneira autorizada o juízo moral a formular sobre realidades da vida 
humana, que se apresentam efectivamente, ou se tornaram estatisticamente difundidas, em tempos 
recentes; foi dito a este propósito que o Catecismo consideraria novos preceitos ou novos pecados, 
enquanto ele não faz senão aplicar a modalidades do agir humano, agora tornadas comuns, a mesma lei 
divina, natural ou revelada. Um empenho particularmente importante e delicado, por forma a aplicar a 
necessária solidez da doutrina, para o confessor, significa facilitar, ao penitente a acusação dos pecados, 
moderando com a exigência duma integridade moral, irrenunciável para os pecados mortais, quanto à 
espécie, às circunstâncias determinantes para a espécie mesma, e ao número, para não tornar a confissão 
odiosa ou penosa, especialmente para aqueles cuja religiosidade é fraca ou cujo processo de conversão é 
incipiente. A propósito disso, jamais se recomendará suficientemente a delicadeza acerca das matérias 
que são objecto do sexto preceito do Decálogo.  

Humildade e cultura teológica e psicológica  

É preciso, além disso, considerar a possibilidade de a limitação humana pôr o ministro da Penitência, 
mesmo sem culpa sua, diante de argumentos sobre os quais ele não tem uma aprofundada preparação. 
Vigora então o áureo princípio do doutor moralista Santo Afonso Maria de Ligório: «Saltem prudenter 
dubitare». A preparação doutrinal do confessor deverá ser tal que lhe consinta ao menos perceber a 



possível existência dum problema. Nesse caso, a prudência pastoral, unida à humildade, tendo em conta 
a urgência ou não, a ânsia ou não do penitente, e outras circunstâncias concretas, levá-lo-á a escolher se 
enviar o próprio penitente a outro confessor, ou se há-de fixar um tempo para um novo encontro, e, 
entretanto, prepara-se; quanto a isto, convém ter presente que estão disponíveis os volumes dos «probati 
auctores», e que, salvo o respeito absoluto do sigilo sacramental, se pode recorrer a sacerdotes mais 
doutos e experimentados, em particular se pode recorrer – é oportuno dizê-lo aqui – à Penitenciaria 
Apostólica, que está sempre pronta a oferecer, para casos concretos, e por conseguinte individuais, o seu 
serviço de auscultação, munido de autorização.  

O sacramento da Penitência não é nem deve tornar-se uma técnica psicanalítica ou psicoterapêutica. 
Contudo, uma boa preparação psicológica, e em geral das ciências humanas, permite certamente ao 
ministro penetrar melhor no âmbito misterioso da consciência, com o intento de distinguir – o que nem 
sempre é fácil – o acto verdadeiramente «humano», por conseguinte moralmente responsável, do acto 
«do homem», às vezes condicionado por mecanismos psicológicos-mórbidos ou induzidos por hábitos 
inveterados – que tiram a responsabilidade ou a diminuem muitas vezes sem que o próprio sujeito agente 
consiga discriminar entre as duas situações interiores. Abre-se aqui o capítulo da caridade paciente e 
compreensiva, que se deve ter para com os escrupulosos. Ao mesmo tempo, é preciso afirmar 
claramente que, com muita frequência, certas atitudes do pensamento moderno desculpam 
indevidamente comportamentos que, por motivo do início voluntário dum hábito, não são ou não são 
totalmente desculpáveis. A delicadeza psicológica do confessor é preciosa para facilitar a acusação a 
pessoas tímidas, sujeitas à vergonha, embaraçadas no modo de falar: esta delicadeza, unida à caridade, 
intui, anticipa e tranquiliza.  

Nosso Senhor Jesus Cristo tratou os pecadores dum modo que revela, em situações concretas, o que São 
Paulo escreve a Tito: «Benignitas et humanitas apparuit Salvatoris nostri», tornou-se visível a 
benignidade de Deus, nosso Salvador (Tt 3, 4). Basta meditar sobre a narração evangélica da pecadora 
convertida (Lc 7, 36-50), sobre a mulher adúltera na tocante página do Evangelho de São João (8, 3-11) 
e sobre a estupenda parábola do filho pródigo (Lc 15, 11-32). O sacerdote, tratando com os pecadores no 
sacramento da Penitência, deve inspirar-se neste Modelo divino, pedindo ao Senhor a graça de poder 
merecer o título que Dante Alighieri reserva a São Lucas: «Scriba mansuetudinis Christi», um escriba 
que incide a sua narração não nas páginas dum livro, mas nas páginas vivas das almas. Assim, o 
sacerdote confessor não deve nunca manifestar admiração, qualquer que seja a gravidade, a 
imprevisibilidade, por assim dizer, dos pecados acusados pelo penitente; nunca deve pronunciar palavras 
que soem como condenação à pessoa em vez de ao pecado; nunca deve inculcar terror em vez de temor; 
nunca deve indagar sobre aspectos da vida do penitente, cujo conhecimento não seja necessário para a 
avaliação dos seus actos, nunca deve usar termos que lesem, por pouco que seja, a delicadeza do 
sentimento, ainda que, propriamente falando, não violem a justiça e a caridade; nunca deve mostrar-se 
impaciente ou cioso do seu tempo, mortificando o penitente com o convite a apressar (salvo, como é 
claro, a hipótese em que a acusação é feita com uma verbosidade inútil). Quanto à atitude exterior, o 
confessor mostre um rosto sereno e evite gestos que possam significar surpresa, reprovação, ironia. De 
maneira análoga, quero recordar que não se deve dar a entender ao penitente o próprio gosto, mas 
respeitar a sua sensibilidade no que se refere à escolha da modalidade da confissão, a saber, se face-a-
face ou através da grade do confessionário.  

O coração que tanto amou os homens 

Por fim, a simples recomendação de que a misericórdia é tanto maior quanto maior é a miséria moral do 
penitente. E se a pessoa a confessar-se for um sacerdote, mais humilhado pelas suas culpas do que um 
penitente leigo, e como tal mais exposto ao desânimo por causa da sua dignidade profanada, pensamos 



que, sem uma palavra de censura, «Dominus respexit Petrum» (Lc 22, 61) – aquele Pedro que poucas 
horas antes recebera o sacerdócio e logo em seguida tropeçou e caiu – e, com aquele olhar amoroso, 
num instante o levantou do abismo.  

Como vedes, neste nosso colóquio, a razão foi iluminada pela Fé. Quereria, por isso, que, no exercício 
do ministério da Penitência, sobretudo falasse o coração inflamado pela caridade, o coração sacerdotal, 
que procura, embora a uma distância infinita, assemelhar-se a Jesus manso e humilde de coração. Que 
vo-lo conceda a divina misericórdia, da qual, caríssimos Irmãos, seja para vós penhor a Bênção 
Apostólica. 

(*) «L'Osservatore Romano», 28.03.1993. 

*** 

  

O RESPEITO DO SIGILO SACRAMENTAL 
 ATÉ À EFUSÃO DE SANGUE (*) 

-1994- 

Agradeço ao Senhor, que também este ano me oferece a alegria da vossa presença: de Vossa Eminência, 
Senhor Cardeal Penitenciário-Mor, a quem agradeço os sentimentos expressos no discurso que me 
dirigiu; de vós, Prelados e Oficiais da Penitenciaria, padres penitenciários Ordinários e Extraordinários 
das Basílicas patriarcais da Urbe. É-me grato acolher-vos também vós, jovens sacerdotes ou próximos 
ordenandos ao Presbiterado que antecipais no desejo o vosso ministério sagrado, e que por isso, em 
relação a uma das mais altas e delicadas actuações do mesmo, quisestes especificamente preparar-vos, 
aproveitando o curso sobre o foro íntimo, que todos os anos a Penitenciaria Apostólica organiza e 
realiza.  

Esta alegria deriva, em primeiro lugar, da constatação da vossa sincera devoção à Cátedra de Pedro, cuja 
«potior principalitas» o Cardeal Baum recordou, ao referir-se ao venerando testemunho de Ireneu. É 
uma alegria que, depois, brota da oportunidade que o nosso encontro me oferece de voltar a temas 
atinentes ao sacramento da Penitência, sempre de importância vital para a Igreja e, hoje, de especial 
actualidade.  

Dedicação total às almas  

Enquanto abro a minha alma reconhecida aos Membros da Penitenciaria e aos padres penitenciários, 
porque dedicam o melhor das suas energias à pastoral da Reconciliação, sublinho que a existência de um 
Dicastério com essa tarefa específica, e a dedicação a tempo inteiro de tantos sacerdotes, que pertencem 
a ilustres Famílias religiosas, a este ministério nas principais Basílicas de Roma, indicam o lugar 
privilegiado que a Santa Sé atribui a esta função sacramental.  

É-me grato especificar que o agradecimento se dirige, além de a cada um dos padres penitenciários, 
também às suas Famílias religiosas, porque elas, que compreendem bem esta exigência e o singular 
benefício que dela deriva, em cooperação harmónica com a Penitenciaria Apostólica e com base em 
seculares disposições emanadas pelos Sumos Pontífices, oferecem com generosidade, à custa de 



sacrifícios, as pessoas idóneas e com superior espírito subordinam certas peculiaridades dos seus hábitos 
à proeminente tarefa atribuída pela Santa Sé.  

Desejo ainda salientar a vossa proveniência dos vários Continentes. Esta circunstância corresponde à 
intenção do Papa de fazer chegar a todos os confessores do mundo a sua meditação, a sua 
recomendação, a sua esperança a propósito do ministério da Reconciliação. Ele deve ser protegido na 
sua sacralidade, e bem assim pelos motivos teológicos, jurídicos e psicológicos, sobre os quais me detive 
nos discursos anteriormente pronunciados sobre esta matéria sem esquecer o respeito amoroso devido ao 
seu carácter de relação íntima entre o fiel e Deus. E Deus, de facto, Aquele a quem o pecado ofende, e é 
ainda Deus que perdoa o pecado, Ele que perscruta «o que existe no homem», isto é, a consciência 
pessoal, e se digna associar-se neste colóquio saneador e santificador o homem Sacerdote, elevando-o à 
inefável prerrogativa de agir «in persona Christi». 

Aquele que vê no segredo  

Tendo Nosso Senhor Jesus Cristo estabelecido que o fiel acuse os seus pecados ao ministro da Igreja, 
com isto mesmo sancionou a incomunicabilidade absoluta dos conteúdos da confissão a qualquer outro 
homem, e a qualquer outra autoridade terrena, em qualquer situação. A disciplina canónica em vigor 
regula este direito/dever, fundado sobre a instituição divina, com os cânones 728 §1, n. 1, e 1456 §1, do 
Código dos Cânones das Igrejas Orientais, para as Igrejas desse Rito e para a Igreja de Rito Latino com 
os cânones 983 e 1388 do Código de Direito Canónico. E é muito significativo que o novo Código, 
tendo embora mitigado, em quase todas as outras esferas do direito penal, as sanções contra os 
transgressores, a este propósito, ao contrário, manteve em vigor as penas máximas.  

Ao sacerdote que recebe as Confissões sacramentais é proibido, sem excepção, revelar a identidade do 
penitente e as suas culpas; e precisamente, no que se refere às culpas graves, o sacerdote não as pode 
revelar, nem sequer nos termos mais genéricos; no que se refere às culpas veniais, não pode de modo 
algum manifestar a espécie delas, nem sequer o acto singular.  

Não basta, porém, respeitar o silêncio no que se refere à identificação da pessoa e das suas culpas: é 
preciso respeitá-lo, evitando também qualquer referência a factos e circunstâncias, cuja recordação, não 
se tratando embora de pecados, pode desagradar ao penitente, especialmente se o falar deles lhe acarreta 
inconvenientes: quanto a isto, veja-se o Decreto do S. Ofício (DS, 2195.) que condena de modo 
categórico não só a violação do sigilo, mas também o uso da ciência adquirida em confissão, quando isto 
comporta, em todo o caso, o «gravamen paenitentis». Tal segredo absoluto a respeito dos pecados e a 
imperiosa e rígida cautela para os outros factores aqui recordados, ligam o Sacerdote – não só proibindo 
uma hipotética revelação a terceiros mas também o aceno dos conteúdos da confissão – ao próprio 
penitente fora do sacramento, salvo explícito, e melhor ainda se não requerido, consenso da parte dele. 

Delicadeza recíproca na discrição  

Este carácter totalmente confidencial redunda directamente em benefício do penitente. Como 
consequência, não subsiste para ele nem pecado nem pena canónica, se espontaneamente e sem provocar 
danos a terceiros, revela, fora da Confissão, tudo o que acusou. Mas é evidente que, pelo menos por um 
pacto implícito nas coisas, por um dever de equidade, e, diria mesmo, por um sentido de nobreza para 
com o sacerdote confessor, ele deve por sua vez respeitar o silêncio sobre aquilo que o confessor, 
confiando na sua discrição, lhe manifesta dentro da Confissão sacramental.  

A justa severidade da sanção  



A respeito disso, é meu dever recordar e confirmar quanto, mediante Decreto da Congregação para a 
Doutrina da Fé (Cf. AAS 80 (1988) 1367.), foi disposto para reprimir e impedir o ultraje à sacralidade da 
Confissão, perpetrado nos meios de comunicação social.  

Devo, além disso, deplorar alguns descabidos e danosos episódios de indiscrição que, nesta matéria, se 
verificaram recentemente, com perturbação e pena dos fiéis: «Ne transeant in exemplum!».  

Considerem aqui os sacerdotes que as suas leviandades e imprudências neste campo, ainda que não 
toquem os extremos previstos pela lei penal, produzem escândalo, desencorajam os fiéis de se aproximar 
do sacramento da Penitência, ofuscam uma glória bimilenária que teve também os seus mártires: recordo 
a todos o exemplo de São João Nepomuceno.  

Por sua vez, considerem os fiéis que se aproximam do sacramento da Penitência, que, chamando em 
causa o sacerdote confessor, atacam um homem sem defesa: a instituição divina e a lei da Igreja 
obrigam-no, com efeito, ao silêncio total «usque ad sanguinis effusionem».  

Espero que para nenhum dos presentes valha, graças a Deus, a repreensão; mas para todos vale a 
advertência, e todos devemos, com oração assídua, implorar o heroísmo de uma fidelidade 
incontaminada ao sagrado silêncio.  

Para não ficar só com esta impressão negativa, quereria acrescentar as coisas positivas que se vêem, 
sobretudo a grande afluência dos penitentes que se confessam em Roma e noutros lugares, 
especialmente nos Santuários. Há um renascimento do Sacramento, sobretudo entre os jovens, como se 
notou nos Dias Mundiais da Juventude, de modo especial em Denver.  

Se não faltam os penitentes, também não faltam os confessores. Se outrora se chegou a temer que o 
sacramento da Reconciliação estivesse a ser esquecido, hoje assiste-se ao seu renascimento.  

Isto quer dizer que o Espírito Santo está sempre presente e actua através de nós, age em nós, encontra os 
seus caminhos e nós devemos receber os frutos do seu trabalho.  

Por isso me alegro. Quereria que o nosso encontro de hoje fosse também um encontro de alegria, fosse 
um encontro pré-pascal, com os votos pascais, que são sempre de grande alegria por causa da 
Ressurreição.  

A alegria da Ressurreição  

A Ressurreição está sempre presente no sacramento da Penitência e muitos ressuscitam, também os 
grandes pecadores. Muito desse mérito cabe a vários movimentos que têm alertado a consciência para a 
importância do sacramento da Penitência e do perdão, também nos criminosos ou nos grupos terroristas. 
Falei já com pessoas destas.  

Devemos retornar sempre à memória sagrada dos grandes confessores da Igreja, como eram S. João 
Nepomuceno, o Cura D'Ars, João Maria Vianney, e como foi o Padre Pio nos nossos tempos. Também 
em Roma se conhecem muitos grandes confessores do passado e do presente, entre os diversos padres 
das Congregações religiosas. Há verdadeiros mártires do confessionário em diversas igrejas romanas, 
como na Basílica de São Pedro.  



Confio à misericórdia de Jesus, Sumo e Eterno Sacerdote, e à intercessão de Maria Santíssima, Mãe da 
Igreja e Refúgio dos pecadores, estas exortações e estes votos, enquanto, em penhor de constante afecto, 
concedo a todos a minha Bênção.  

(*) «L'Osservatore Romano», 13.03.1994. 

*** 

  

A PENITÊNCIA SACRAMENTAL  
EXPIAÇÃO E RENOVAÇÃO DO ESPÍRITO (*) 

-1995- 

É sempre muito caro ao meu coração o encontro com os fiéis de qualquer condição social e canónica, 
nesta preciosa e no entanto familiar sede do Vaticano, ao lado do «troféu» do Pescador da Galileia, aqui 
onde hoje ele é glorificado mas um dia sofreu o martírio, unido também na sua forma, ao sacrifício 
salvífico do Redentor. A paternidade universal de Pedro e dos seus sucessores, com efeito, está por 
excelência arraigada na cruz e, em virtude da cruz, é fecunda de vida eterna.  

Mas esta minha alegria tem uma intensidade particular, quando os filhos que vêm «videre Petrum» são 
os sacerdotes e os candidatos ao sacerdócio: eles com efeito, pela missão de que são ou serão em breve 
investidos, participam dos anseios, das alegrias, das tristezas e da solicitude da Igreja Mãe, que, 
aplicando a eficácia redentora da cruz opera nos fiéis, ou melhor, em todo o género humano, o dom 
divino da conversão e da santidade.  

Por isso, dou graças ao Senhor pelo encontro de hoje convosco, componentes da Penitenciaria 
Apostólica, Penitenciários das Basílicas Patriarcais de Roma e queridos jovens, neo-sacerdotes ou 
alunos prestes a receber a Ordenação sagrada, que frequentastes frutuosamente junto da mesma 
Penitenciaria o habitual curso sobre o foro íntimo.  

Desejo aproveitar esta oportunidade para continuar uma meditação já apresentada claramente em 
alocuções semelhantes, feitas em anos passados, desenvolvendo o inexaurível tema do sacramento da 
Reconciliação.  

A ofensa à Majestade divina e a reintegração da justiça  

O sacerdote, como ministro do sacramento da Penitência, deve modelar-se, nesta tarefa sublime e vital, 
em Jesus, mestre da verdade, médico das almas, delicado amigo, que Se apressa muito mais a corrigir e 
a encorajar do que a censurar, qual juiz justíssimo e nobilíssimo, que penetra na consciência, 
conservando o segredo que lhe é próprio. Tal como Jesus, o sacerdote confessor deve poder concluir o 
seu colóquio com o penitente com um fundado desejo que evoque a misericórdia infinita do Senhor: 
«Também Eu não te condeno. Vai e doravante não tornes a pecar» (Jo 8, 11).  

Precisamente com vista a esta emenda estável do penitente, o confessor, por um lado, deve oferecer-lhe 
motivos de confiança razoável e sobrenatural, que tornem apta a sua alma a receber de modo frutuoso a 
absolvição e garantam a continuação dos bons propósitos numa vida serenamente cristã; por outro lado, 
deve dar-lhe uma adequada satisfação ou penitência, que em primeiro lugar repare, na medida do 



possível a limitação humana, a ofensa causada pelo pecado à majestade de Deus, Criador, Senhor e 
Legislador; e que, portanto, como medicina espiritual, fortaleça, juntamente com a mencionada 
confiança, os bons propósitos de virtude e, antes, faça exercitar as virtudes, cooperando com a graça 
santificante, restituída ou aumentada no sacramento da Penitência, que oferece também uma defesa 
eficaz contra as tentações mais duras.  

No que concerne à confiança a infundir no penitente em relação ao seu futuro, tenha-se em consideração 
que no processo da justificação, exposto pelo Concílio de Trento com clareza admirável, devem 
concorrer tanto o temor como a esperança: «...peccatores se esse intelligentes, a divinae iustitiae timore, 
quo utiliter concutiuntur, ad considerandam Dei misericordiam se convertendo, in spe eriguntur, 
fidentes, Deum sibi propter Christum propitius fore» (Concílio de Trento, Sess. VI, cap. 6 (DS, 1526).).  

Por excesso de confiança, se assim se pode dizer, há quem não consegue emenda positiva e estável, 
embora se confesse com verdade e exactidão, porque o orgulho não superado o leva a confiar 
demasiadamente em si mesmo ou, o que é pior, a confiar em si mesmo em vez de na graça de Deus. 
Fenómeno inverso, mas igualmente grave, é o de quem dá certamente o devido espaço à graça de Deus, 
mas presume superficialmente obtê-la sem a correspondência nem a colaboração que Deus requer da 
parte do homem.  

Ao contrário, por defeito de confiança, há quem ou não se aproxima do sacramento da Penitência, ou, ao 
aproximar-se, não se apresenta com as disposições necessárias, a fim de que o rito se possa concluir de 
modo eficaz com a absolvição porque, ciente do seu passado acerca da própria debilidade, se considera 
certo de quedas futuras e, identificando erroneamente o juízo intelectual, digamos mesmo a previsão de 
outras quedas, com a vontade de cair e com o actual defeito de sincero propósito de não cair, desanima e 
assim declara ao confessor que não está devidamente disposto. Seria deveras triste se nesse erro, indício 
de pouco conhecimento da alma humana, também caísse algum confessor.  

A estas disposições extremas o confessor deve opor um antídoto apropriado: àqueles que presumem, 
inculque a humildade, que é verdade, segundo a advertência da palavra divina «quem julga estar de pé, 
tome cuidado para não cair» (1 Cor 10, 12) e «trabalhai na vossa salvação, com temor e tremor» (Fl 2, 
12). Aqueles que são paralisados por aquela desconfiança, que não é o devido temor salutar, mas um 
medo desolador, explique que a consciência da própria enfermidade não quer dizer indolência à mesma, 
mas antes pode e deve ser impelida a reagir porque, também esta é palavra de Deus: «Basta-te a minha 
graça, porque é na fraqueza que a minha força se revela totalmente» (2 Cor 12, 9). Quanto a isto, não 
será fora de propósito recordar que a fé ensina a possibilidade de evitar o pecado, com a ajuda da graça 
(Cf. Concílio de Trento, Sess. VI, can. 18 (DS, 1568).).  

Proporcionalidade e contrariedade da pena  

Quanto à penitência salutar a ser estabelecida, critério necessário é o de uma medida equitativa e, 
sobretudo, de uma sábia oposição aos pecados perdoados, e, portanto, de correspondência às específicas 
necessidades do penitente. Escutemos também aqui o apelo da Sagrada Escritura: «Não vivas confiado 
no perdão, acumulando pecado sobre pecado» (Sir 5, 5), e, no que se refere à própria estrutura do 
Sacramento, do qual a penitência é parte integrante, ouçamos o Concílio de Trento: «Si quis negaverit, 
ad integram et perfectam peccatorum remissionem requiri tres actus in paenitente quasi materiam 
sacramenti paenitentiae, videlicet contritionem, confessionem et satisfactionem, quae tres paenitentiae 
partes dicuntur; aut dixerit duas tantum esse paenitentiae partes, terrores scilicet incussos conscientiae 
agnito peccato et fidem conceptam ex Evangelio vel absolutionem, qua credit quis sibi per Christum 
remissa peccata: anathema sit» (DS, 1704).  



Mediante a oração...  

Tendo como apoio estes ensinamentos e considerando, por um lado a economia da graça, que 
acompanha, sustenta e eleva o agir do homem, e por outro as leis da psicologia humana, torna-se 
evidente que a satisfação sacramental deve ser antes de tudo oração: com efeito, ela louva a Deus e 
detesta o pecado como ofensa a Ele infligida, confessa a malícia e a debilidade do pecador, pede com 
humildade e confiança a ajuda, na consciência da incapacidade do homem a qualquer gesto salutar se a 
isto não o dispõe a ajuda sobrenatural do Senhor (Cf. Concílio de Trento, Sess. VI, cân. 1 (DS, 1551).) 
que precisamente com a oração se implora; mas se ela é implorada quer dizer que se tem a esperança 
teológica de a obter, e com isto como que se experimenta a bondade de Deus e se educa para o colóquio 
com Ele. O confessor cuidará de ajudar o penitente a compreender tudo isto, quando este possui 
modestos recursos espirituais. E portanto evidente que, ao lado de uma proporção em certo sentido 
quantitativa entre o pecado cometido e a satisfação a cumprir, é preciso ter presente o grau de piedade, a 
cultura espiritual, a própria capacidade de compreensão e de atenção e, eventualmente, a tendência do 
penitente para o escrúpulo. Portanto, enquanto é preciso aproveitar a penitência sacramental para 
estimular os penitentes à oração, dever-se-á ter sempre também em atenção o princípio de que é melhor 
uma penitência módica, mas cumprida com fervor, do que uma penitência enorme, mas não cumprida ou 
cumprida com espírito aborrecido. 

 ...e as boas obras  

Quando a penitência deve consistir não só em orações mas também em obras, devem ser escolhidas 
aquelas em virtude das quais o penitente se exercite com sucesso na virtude e, em ordem a esta, adquira, 
ao lado do hábito sobrenatural, infundido pela graça, também uma propensão conatural e, desse modo, 
ele seja apoiado na prática do bem e na fuga do mal. Quanto a isto deve-se ordinariamente aplicar um 
certo «contrapasso», como que uma medicina dos opostos, o que é tanto mais necessário, ou pelo menos 
útil, quanto mais o pecado foi lesivo de bens fundamentais: por exemplo, ao crime do aborto, hoje 
tragicamente tão difundido, poderia ser resposta penitencial apropriada o empenho na defesa da vida e 
em ajudá-la segundo todas as formas que a caridade sabe descobrir em relação às necessidades tanto dos 
indivíduos como da sociedade; uma resposta idónea aos pecados contra a justiça, que hoje tanto 
envenenam o relacionamento entre as pessoas e poluem a sociedade, poderia ser pressuposta a 
necessária restituição do que foi roubado, a liberalidade da caridade de modo que supere a medida do 
dano infligido ao próximo a exemplo de Zaqueu, que disse a Jesus: «Senhor, vou dar metade dos meus 
bens aos pobres e se defraudei alguém em qualquer coisa, devolver-lhe-ei quatro vezes mais» (Lc 19, 8); 
não será difícil quando se é julgado pelos critérios da fé, encontrar respostas análogas para os outros 
pecados. 

«Comerás o pão com o suor do teu rosto»  

A este propósito, será útil uma reflexão sobre eventuais penitências que sejam fisicamente aflitivas. 
Ficando estabelecido que a penitência também é corporal e necessária em termos gerais, antes santa, 
recordo que no Catecismo da Igreja Católica este tipo de penitência, em relação ao sacramento da 
Reconciliação, está sintetizado no termo «jejum» (Cf. CCC, n. 1434). Na verdade, salvo casos de doença 
ou debilidade, uma razoável limitação do alimento é normalmente possível, e tanto mais louvável, 
quando o correspondente daquilo que se subtrai à própria satisfação é distribuído em caridade; mas, da 
parte do confessor, é necessária toda a cautela antes de estabelecer ou mesmo simplesmente permitir 
práticas penitenciais tormentosas. Neste campo, o trabalho, especialmente o material, oferece uma 
ocasião de generosa penitência dotado como é também de uma virtude educadora do corpo, quer o 
trabalho deva ser realizado por dever profissional, quer se assuma livremente: com efeito, o Criador 



prescreveu para o primeiro homem, e para todos os homens, o trabalho como penitência: «Comerás o 
pão com o suor do teu rosto» (Gn 3, 19); o trabalho, de facto, não é condenação em si e por si – a 
natureza humana exige-o como necessário meio de desenvolvimento e de elevação – mas, tornado 
pesado por causa do pecado, é elevado ao valor de expiação naquele que o cumpre sobrenaturalmente.  

Estes pensamentos que apresento aqui directamente a vós que participais na Audiência, mas que 
proponho a todos os sacerdotes do mundo, quando na Igreja já teve início a reflexão sobre os temas do 
Ano Santo, enunciados na carta apostólica Tertio millennio adveniente, querem ressaltar meios e 
finalidades, empenhos e esperanças, perenes na Igreja, mas particularmente significativos para o 
próximo Jubileu.  

Juntos oremos agora a Jesus, Sacerdote Eterno, a fim de que nos conceda lucidez de espírito e caridade 
pastoral, para uma dedicação cada vez mais generosa no serviço penitenciai em benefício de todos os 
irmãos. Desta implorada graça seja penhor para todos vós a Bênção Apostólica, que de todo o coração 
vos concedo. 

(*) «L'Osservatore Romano», 19.03.1995. 

*** 

A VERDADE DA CONFISSÃO:  
CONQUISTA DE LIBERDADE E ASCESE DO ESPÍRITO 

-1996- 

Ao Senhor Cardeal WILLIAM W. BAUM  

Penitenciário-Mor 

Estando para terminar o Curso sobre o foro íntimo, que a Penitenciaria Apostólica costuma promover 
para novos sacerdotes ou próximos candidatos ao sacerdócio, desejosos de se preparar para melhor 
exercerem o mandato salvífico do Senhor que perdoa, é-me grato fazer chegar a todos os participantes, 
por seu gentil intermédio, Senhor Cardeal, uma especial mensagem que lhes testemunhe a minha 
satisfação e lhes oriente ao mesmo tempo o empenho no serviço aos irmãos. E 

m ocasiões anteriores tive oportunidade de desenvolver a temática do sacramento da Penitência sob 
diversos pontos de vista, ilustrando as funções do confessor sob o aspecto doutrinal, ascético e 
psicológico, em ordem ao cumprimento, o mais possível perfeito, desta sua altíssima missão. 

«Quem se exalta será humilhado e quem se humilha será exaltado»  

Quereria agora passar à explícita consideração, certamente não exaustiva, de alguns aspectos 
concernentes àquele que é o beneficiário do sagrado rito da Penitência: ele, na confissão sacramental, 
pode e deve renovar, consolidar e dirigir para a santidade a sua vida cristã, isto é, a vida da caridade 
sobrenatural, que se nutre e se exercita na Igreja para com Deus, nosso Pai, e para com os homens, 
nossos irmãos.  

No sacramento da Penitência, sacramento da Confissão e da Reconciliação, renova-se como história 
pessoal de cada alma a vicissitude evangélica do publicano, que saiu do Templo justificado: «O 
publicano, mantendo-se à distância, nem sequer ousava levantar os olhos ao céu, mas batia no peito, 



dizendo: "O Deus, tem piedade de mim, que sou pecador". Eu vos digo: Este voltou justificado para sua 
casa e o outro não. Porque todo aquele que se exalta será humilhado, e quem se humilha será exaltado» 
(Lc 18, 13-14).  

Reconhecer a própria miséria diante de Deus não é abater-se, mas viver a verdade da própria condição e 
assim conseguir a verdadeira grandeza da justiça e da graça depois da queda no pecado, efeito da malícia 
e da debilidade, é elevar-se à mais alta paz do espírito, entrando em relação vital com Deus 
misericordioso e fiel. A verdade assim vivida é a única que na condição humana nos torna 
verdadeiramente livres: atesta-o a Palavra de Deus (Jo 8, 31-34), que, em referência à nossa condição 
moral, manifesta a luz trazida ao homem pelo Verbo Eterno no «kairós» da plenitude dos tempos.  

A acusação humilde: repulsa e derrota do pecado  

A verdade, que vem do Verbo e deve levar-nos a Ele, explica a razão por que a confissão sacramental 
deve derivar e ser acompanhada não de um mero impulso psicológico, como se o sacramento fosse um 
sucedâneo de terapias precisamente psicológicas, mas da tristeza fundada em motivos sobrenaturais, 
porque o pecado viola a caridade para com Deus, Sumo Bem, porque foi a causa dos sofrimentos do 
Redentor e nos proporciona a perda dos bens eternos.  

Nesta perspectiva, parece claro que a confissão deve ser humilde, íntegra e acompanhada do propósito 
firme e generoso de emenda para o futuro e, por fim, da confiança de conseguir esta mesma emenda.  

Quanto à humildade, é evidente que sem ela a acusação dos pecados seria um elenco inútil ou, pior, uma 
insolente reivindicação do direito de os cometer: o «Non serviam», pelo qual caíram os anjos rebeldes e 
o primeiro homem se perdeu a si mesmo e à sua descendência. A humildade, verdadeiramente, 
identifica-se com a detestação do mal: «Reconheço as minhas culpas, o meu pecado está sempre diante 
de mim. Foi só contra Vós que eu pequei, pratiquei o mal perante os vossos olhos, para que Vos 
manifesteis justo na vossa palavra e se veja a vossa rectidão em Vosso juízo» (Sl 51(50), 5-6).  

Acusação completa dos pecados mortais  

A Confissão deve depois ser íntegra no sentido que deve enunciar «omnia peccata mortalia», como 
expressamente, na sessão XIV, capítulo V, afirma o Concílio de Trento, que explica esta necessidade 
não nos limites de uma simples prescrição disciplinar da Igreja, mas como exigência de direito divino, 
porque na própria instituição do sacramento assim o Senhor estabeleceu: «Ex institutione sacramenti 
paenitentiae... universa Ecclesia semper intellexit, institutam etiam esse a Domino integram peccatorum 
confessionem, et omnibus post baptismum lapsis lure divino necessariam exsistere, quia Dominus noster 
lesus Christus, e terris ascensurus ad caelos, sacerdotes sui ipsius vicarios reliquit, tamquam praesides et 
iudices, ad quos omnia mortalia crimina deferantur, in quae Christi fideles ceciderint...» (1). 

Os cânones 7 e 8 da mesma sessão enunciam sob forma jurídica tudo isto:  

Cân. 7 – Si quis dixerit in sacramento paenitentiae ad remissionem peccatorum necessarium non esse 
lure divino confiteri omnia et singula peccata mortalia, quorum memoria cum debita et diligenti 
praemeditatione habeatur, etiam occulta, et quae sunt contra duo ultima decalogi praecepta, et 
circumstantias quae peccati speciem mutant, sed eam confessionem tantum esse utilem ad erudiendum et 
consolandum paenitentem, et olim observatam fuisse tantum ad satisfactionem canonicam imponendam; 
aut dixerit eos, qui omnia peccata confiteri student, nihil relinquere velle divinae misericordiae 
ignoscendum, aut demum non licere confiteri peccata venia lia: an. s. (2).  



Cân. 8 – Si quis dixerit, confessionem omnium peccatorum, qualem Ecclesia servat, esse impossibilem, 
et traditionem humanam a piis abolendam; aut ad eam non teneri omnes et singulos utriusque sexus 
Christi fideles iuxta magni Concilii Lateranensis constitutiones, semel in anno et ob id suadendum esse 
Christi fidelibus ut non confiteantur tempore Quadragesi mae: an. s. (3).  

Consciência e confiança: alma e vigor do propósito  

Em parte, pela errada redução da validade moral, só a assim chamada «opção fundamental», em parte, 
pela redução igualmente errada dos conteúdos da lei moral só ao preceito da caridade, com frequência 
entendido de modo vago com exclusão dos outros pecados, e em parte ainda – e talvez seja esta a mais 
difundida motivação desse comportamento – por uma interpretação arbitrária e redutora da «liberdade 
dos filhos de Deus», querida como pretendida relação de confidência privada, prescindindo da mediação 
da Igreja, infelizmente hoje não poucos fiéis, ao aproximarem-se do sacramento da Penitência, não 

fazem a acusação completa dos pecados mortais no sentido agora recordado pelo Concílio de Trento e, 
por vezes, reagem ao sacerdote confessor que, por dever, interroga em ordem à necessária integridade, 
como se ele se permitisse uma indevida intrusão no sacrário da consciência. Faço votos e oro para que 
estes fiéis pouco esclarecidos permaneçam convictos, também em virtude deste presente ensinamento, 
de que a norma pela qual se exige a integridade específica e numérica, em relação a quanto a memória 
honestamente interrogada consente conhecer, não é um peso imposto a eles de modo arbitrário, mas um 
meio de libertação e de serenidade.  

É além disso evidente em si mesmo, que a acusação dos pecados deve incluir o sério propósito de não 

os voltar a cometer no futuro. Se esta disposição da alma faltasse, na realidade não haveria 
arrependimento: este, de facto, tem por objecto o mal moral como tal, e portanto, não tomar posição 
contrária a respeito de um mal moral possível seria não detestar o mal nem ter arrependimento. Mas 
como este deve derivar, antes de tudo, da dor por ter ofendido a Deus, assim o propósito de não pecar 

deve fundar-se sobre a graça divina, que o Senhor jamais deixa faltar a quem faz o que lhe é possível 
para agir de modo honesto.  

Se quiséssemos apoiar só na nossa força, ou principalmente na nossa força, a decisão de não voltar a 
pecar, com uma pretensa auto-suficiência, quase estoicismo cristão ou reverdecido pelagianismo, 
cometeríamos uma injustiça àquela verdade sobre o homem, pela qual começamos, como se 
declarássemos ao Senhor, mais ou menos conscientemente, que não temos necessidade d'Ele. Convém 
também recordar que uma coisa é a existência do propósito sincero, e outra o juízo da inteligência 

acerca do futuro: com efeito, é possível que, embora na lealdade do propósito de não voltar a pecar, a 
experiência do passado e a consciência da actual debilidade causem o temor de novas quedas; mas isto 
não prejudica a autenticidade do propósito, quando a esse temor está unida a vontade, sufragada pela 
oração, de fazer aquilo que é possível para evitar a culpa.  

A caridade salvífica  

E aqui retorna a consideração da confiança, que deve acompanhar a repulsa do pecado, a humilde 
acusação dele, a firme vontade de não voltar a pecar. Confiança é exercício, possível e necessário, da 

Esperança sobrenatural pela qual esperamos da Bondade divina, por causa das suas promessas e dos 
méritos de Jesus Cristo Salvador, a vida eterna e as graças necessárias para a conseguir. É consequência 
também daquela estima que devemos a nós mesmos, enquanto criaturas de Deus, que nos tornou já por 
natureza nobres acima de toda a criação material, nos elevou à Graça, nos redimiu de modo 
misericordioso; é estímulo a empenharmo-nos com todas as nossas forças, lá onde a desconfiança é 
cepticismo e indiferença paralizante.  



A respeito disso, é de capital importância o ensinamento que nos oferece o Evangelho acerca da tragédia 
conclusiva da traição de Judas e da reparação salvadora de Pedro. Judas arrependeu-se. O Evangelho é 
quanto a isto explícito: «Então Judas, que O entregara, vendo que Ele tinha sido condenado, foi tocado 
pelo remorso e devolveu as trinta moedas de prata aos príncipes dos sacerdotes e aos anciãos, dizendo: 
"Pequei, entregando sangue inocente"» (Mt 27, 3-4). Ele, porém, não relacionou este arrependimento 
com a palavra que Jesus lhe dissera, precisamente enquanto Judas consumava a traição: «Amigo» (Mt 
26, 48); não teve confiança e pôs fim à própria vida. Pedro tinha caído, quase com a mesma gravidade, 
por três vezes, mas confiou e, tendo feito depois da Páscoa a tríplice reparação mediante o amor, foi 
confirmado por Cristo no seu ministério. São João dá-nos de modo admirável a razão, a força, a doçura 
da nossa esperança: «Nós conhecemos e cremos no amor que Deus nos tem. Deus é amor, e quem 
permanece no amor permanece em Deus e Deus nele» (1 Jo 4, 16).  

Sacerdote: confessor e penitente  

Ao dirigir-me aos participantes no Curso, tenho presente no meu espírito todos os sacerdotes do mundo. 
Ao ministério de todos nós sacerdotes são dedicadas as reflexões agora desenvolvidas, a fim de que não 
só com generosidade nos prepare-mos para as confissões sacramentais dos fiéis, mas constantemente, na 
homilia litúrgica, na catequese, na direcção espiritual, em qualquer possível forma do nosso serviço à 
verdade, os formemos para aproveitarem este grande dom da misericórdia de Deus, que é o sacramento 
da Penitência, com as melhores disposições. Pedimos ao Senhor esta graça para nós, que, irmãos entre 
irmãos, devemos, para nos santificar, emendar-nos do pecado, recorrendo a esse mesmo Sacramento 
como penitentes.  

Ao confiar à intercessão materna da Virgem Santíssima o futuro ministério dos jovens que, com tanto 
empenho, participaram no Curso, sobre todos invoco os favores da benevolência divina, em penhor dos 
quais envio com afecto uma especial Bênção Apostólica.  

Vaticano, 22 de Março de 1996. 

JOÃO PAULO II 

  

 

Notas 

(*) «L'Osservatore Romano», 24.03.1996. 

1. DS,1679.  

2. DS, 1707. Damos a tradução de La fede delta Chiesa Cattolica, Libreria Editrice Vaticana, 1993: «Se 
alguém disser que, no sacramento da Penitência, não é necessário, por disposição divina, confessar todos 
e cada um dos pecados mortais de que se tenha consciência após devida e deligente reflexão, mesmo os 
ocultos e cometidos contra os últimos dois preceitos do Decálogo, e também as circunstâncias que 
modificam a espécie do pecado; ou se disser que a confissão só é útil para instruir e consolar o penitente 
e que, antigamente, só foi observado para impor a penitência canónica; ou que os que se esforçam por 
confessar todos os pecados não tencionam deixar nada à divina misericórdia, ou, finalmente, se disser 
que não é lícito confessar os pecados veniais, seja anátema!» (FCC 9.236).  



3. DS, 1708: «Se alguém disser que a confissão de todos os pecados, como perscreve a Igreja católica, é 
impossível e que se trata de uma tradição humana a ser abolida pelas pessoas de bem; ou que a ela não 
são obrigados, uma vez por ano, todos e cada um dos fiéis dum e doutro sexo, segundo as directivas do 
grande Concílio de Latrão e que, por conseguinte, há que persuadir os fiéis a não se confessarem no 
tempo da Quaresma, seja anátema!» (FCC 9.264). 

  

Retirado de: http://www.paroquiapiedade.com.br  


